









ٵۺڎؙٵڸٳٵٵڷڝؿڂۅڔؽ ۼڵڿؙۿٷٳڵۺٷڮؙڵڒؖڶ ۼڰڿۿٷٳڵڽٷڮؽڵڒڶ كَافَةُ حُقُوقَ الطّبْعِ وَالنَّيْشُرُ وَالتَّرِيمُ تُعَفُّوطُة للستَّاشِرُ كَاوِالسَّلْا لِلطَباعَةُ وَالدَّشْرُ وَالنَّوْسُرِيجَّ ماسنها عالمفاه رئموْد الكار

> ر الطبعة الأولى ١٤٢٢ هـ ٢٠٠٢ م

القاهرة ١٠ مصر ١٢٠ شارع الأزهر ص ب ١٦٦ الغورية ١ الرمر البريدي ١٩٣٩. هاتف ١٩٣٨٥٠ - ٢٧٤١٥٧٨ - ٢٧٤٤٧١ ( ٢٠٢ ) بالكس ١٩٣٨٧٠ و ٢٠.٢ ) جَا الله المستخط المحتر المتحدة المستحددة والمتروالتوزيع والترجمة

سِلْسِلَةُ دِرَاسَات مَرْكَز ٱلدِرَاسَاتِ ٱلفِقْهِيَة

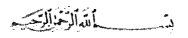
# حَاشِيةُ آلامامِ ٱلبَيْجُورِيّ ٤٠٠٠ مَا اللهُ مَامِ اللهُ مَامِ اللهُ مَامِ اللهُ مَامِ اللهُ مَامِ اللهُ مَامِ عَالَى مُعَالِمُ اللهُ مَامِ اللهُ مَ

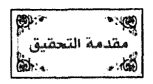
المُستىن تُحَفَّةُ ٱلمِرُبِ دِعَلَىٰ جَوْهَرَةِ ٱلنَّوْحِبِ دِ

> حُقَّقَةُ وْعَلَقَ عُلِيّهِ وَشَسْمَحَ عُمِيبِ الْعَاظِةِ الْمُشَدِّدُهُ الدَّنْهُورِ عَلَيْ أَهُ مِنْهُ عُهْدَ الشَّافِينِ عَلَيْكَةَ اللّهُ مَنْهُ عُهْدًا الشَّافِينِ

> > بَكُولُ للتينظر في المرادة والمشروالتوريع والترجية







الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد رسول الله وآله وصحبه أجمعين . أما يعد :

فإن من أهم العلوم التي ينبغي على الإنسان أن يتعلمها علم التوحيد ؛ فهو علم عظيم شأنه جليل قدره ، يعالج أهم قضايا الإنسان على هذه الأرض : قضية الألوهية ، وقضية الرسالة ، وقضية الجزاء في اليوم الآخر : الثواب لمن عبد الله وعمر الأرض من خلال هذه العبادة ، والعقاب لمن انحرف عن هذه الغاية فأشرك به سبحانه وهو أغنى الأغنياء عن الشرك ، وأفسد في الأرض بغير الحق فسبب للإنسان والإنسانية الشقاء مرة بالاستعمار الظالم المجحف ، ومرة بإبادة الشعوب بدعوى المدنية والحضارة ، ومرة بأي محاكم التفتيش بتعذيب خلق الله ، ومرة بالتهارج وشيوع الزنا والجنا ، ومرة بالتفرقة العنصرية والتكبر على العالمين مع نفاقي متأصل في النفس ، يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم ، فنقشوا حقوق الإنسان على الحجر وحرموها البشر .

وكل هذا لما أرادوا أن يعمروا الدنيا من غير مدخل ، التوحيد ، فحسبنا الله ونعم الوكيل سيغنينا الله من فضله ورسوله .

وأمام هذه الحالة التي نعيش فيها في عصرنا الحاضر أصبحت علينا رسالة مؤكَّدة من جهتين :

الجهة الأولى: هي ذلك الميثاق الذي أخذه الله علينا لنبلغ رسالته حتى يخرج الناس من الظلمات إلى النور ، ومن ضيق الدنيا وجورها وظلمها إلى عدل الشريعة وسعتها ورحمتها .

والجهة الثانية : هي استيلاء الكفار على محل قيادة العالم وكان ينبغى لهم أن يتأخروا وأن يتقدم من يملؤها رحمةً ونورًا ليسعد الإنسان في الدارين : الدنيا والآخرة ، وليجده الله سبحانه وتعالى حيثما أمره لا حيثما نهاه . ولقد ألف علماء السلف الصالح جيلًا بعد جيل في علم التوحيد مؤلفات تُعَلَّم الناس تلك القضية على أحسن وجه وأبر طريق ، ونحن اليوم نختار كتاب حاشية الإمام الباجوري على جوهرة التوحيد للشيخ اللقاني لقراءته والتعليق عليه .

حيث سار الإمام الباجوري فيه على سنة شيخه الفضالي من تبسيط العلم للناس، ومراعاة جانب الدعوة في الدرس، فنرى عبارته سهلة يسيرة، وفوائده منتشرة مبثوثة خلال الكتاب، يضبط الأمر بقواعد كلية وضوابط متعددة، ويستشهد بالشعر والنظم الحفيف اللطيف ليحفظه المبتدئ.

ولقد روي عن الشيخ محمد الفضالي أنه كان يركب الحمار من بيته بالجيزة إلى الجامع الأزهر لإلقاء الدرس فيعلم الحمّار السائق أثناء الطريق مسائل علم التوحيد ، حتى سار أولئك الناس وتلك الطبقة بعد مدة قليلة تتكلم في تلك المسائل عن فهم ووعي ، وهذا في النصف الأول من القرن الماضي ، مما يؤيد أن حضارة المسلمين باقية حتى البوم على الرغم من كل ما هنالك من قصور وتقصير ، فإنها قد نامت ولم تمت ، وهذا يبين أيضًا أهمية التعليم والدعوة ، ومخاطبة الناس على قدر عقولهم ، ولينفي دعوى الإلغاز والتمحك اللفظي الذي كان له دوره ومكانه وجمهور خطابه المخصوص ، وبحمانا راجع كثيرًا من الصفات المقررة والتي أصبحت كالمسلمات عن هذا العصر وما قبله أخذًا برأي بعض الناس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حياتهم لحماية دين الله ونقله لمن بعدهم بما اقتضته موجبات عصرهم ، وعلى قدر إمكاناتهم وارتكاب أخف الضرر المحيط بهم ، فإن كان هناك ما يلامون عليه فإنما هو نائح البشرية التي لا يخلو منها عصر ولا إنسان .

ولقد قرأت هذا الكتاب ودرَّسته مرات ، واهتممت أن أُيسِّر على القارئ القراءة فيه بوضع علامات الترقيم التي تساعد على فهم النص ، وضبط ما يمكن أن يُشكل عليه نحوًا وصرفًا ولغة ، مع عزو الآيات إلى مواطنها ، وتخريج الأحاديث والحكم عليها غالبًا ، والكلام على الأشعار والنظم بما يفيد ، وحل ما أشكل من غريب اللغة ، وعسل الفهارس اللازمة لذلك .

ولقد علَّقت على مواطن من الكتاب تكشف عن مقصود المصنف ، وتفيد طالب العلم : أي علم .. في فهم كتب التراث ، ومبادئ منطلقاته .

وترجمت للإمام الباجوري ترجمة ضافية أرجو أن تكون وافية بالمقصود ، والله أسالُ

Y

أن يجعل هذا العمل في ميزان حسناتي يوم لقائه ، وأن يستر خللَه وعيبه . فإن أحسنت فذلك فضل الله ، وإن كانت الأخرى فمني ومن تقصيري .

والحمد لله رب العالمين

على جُمْعَةَ شَهَدَ الشَّافِيقِ الأستاذ بالأزهر الشريف الفاهرد في : معرم ١٤١٩هـ

## سندي في قراءة كتاب

#### « جوهرة التوحيد »

أقول أنا الفقير إلى الله علي بن جمعة بن محمد بن عبد الوهاب الشافعي الأزهري المصري ذو التقصير:

حدثنا شيخنا عمدة الأنام القائم بغرض الاجتهاد في هذا الزمان الحسيب النسيب أبو الفضل عبد الله بن سيدي محمد بن الصديق الغماري الحسني نفعنا الله بعلومه وأفاض علينا من بركاته قال:

حدثنا شيخنا المُعَمَّر محمد دويدار التلاوي الكفراوي ببيته في تَلا وقد جاوز المائة من السنين حينئذ : عن البرهان الباجوري بإجازته لأهل العصر ، بما يصبح له روايته وبمؤلفاته ومنها جوهرة التوحيد .

فبيني وبين البرهان الباجوري اثنان وهذا أعلى سند على وجه الأرض الآن أعلانا به السيد أبو الفضل – أعلى الله مقامه في الجنة آمين .

وكذلك أرويه عن شيخي محمد زكي الدين إبراهيم عن محمد بن عبد الله بن إبراهيم العاقوري العربي الليبي عن البرهان الباجوري وعن الشيخ محمد الحافظ التبجاني عن العاقوري عنه وكان عن العاقوري عنه وكان العاقوري عنه وكان العاقوري كالمذة الباجوري من العاقوري كالمناق البابدوري من العاقوري كالمناق البابدوري من العالم المناق البابدوري من المناقبة البابدوري من العالم المناقبة المناقبة

وقد أجزت أهل العلم الشرعي الشريف برواية تلك الحاشية بهذه الأسانيد .

على أننا رويناه نازلاً: عن السيد أبى الفضل عبد الله بن الصديق ، وعن شبخنا مسند الدنيا و الله محمد يس الفاداني الشافعي ، وهما عن محدث الحرمين عمر ابن حمدان المحرّسي الشافعي ، عن العلامة محمد محفوظ الترّ مسي الشافعي ، عن السبد أبي بكر محمد شطا المكي الشافعي ؛ عن الشيخ أحمد زيني دحلان مفتي مكة الشافعي عن الشيخ عثمان بن حسن الدمياطي الشافعي ، عن العلامة عبد الله بن حجازي الشرقاوي الشافعي ، عن البرهان الباجوري الشافعي .

فهذا سند مسلسل بالشافعية والحمد لله رب العالمين

### ترجمة الإمام الباجوري <sup>(١)</sup>

هو : برهان الدين (' ) إبراهيم الباجوري بن الشيخ محمد الجيزاوي بن أحمد ولد ﷺ سنة ١١٩٨هـ بقرية باجور بمحافظة المنوفية (وهبي مهافقة لسنة ١٧٨٣م ) ونشأ بحجر والده ، وقرأ عليه القرآن وجؤده ، وقدم إلى الأزهر لتلقى العلم سنة ٢١٢هـ (٧٩٧م ) . وسنه إذ ذاك أربع عشرة سنة ، وفي سنه ١٢١٣هـ (١٧٩٨م ) دخل الفرنسيون مصر ، فخرج هو إلى الجيزة وأقام بها مدة ثم عاد إلى الأزهر سنة ١٢١٦هـ ( ١٨٠١م ) بعد خروج الفرنسيس كما أفاد ذلك بنفسه .

#### شىوخە ،

- ١ العلامة محمد الأمير الكبير المالكي ، صاحب الثبت الشهير .
- ٢ الشيخ عبد الله الشرقاوي الشافعي ، شيخ الجامع الأزهر ، وصاحب كتاب فتح المبدى شرح مختصر الزبيدي لصحيح البخاري.
  - ٣ الشيخ داود القلعاوي .
- ع الشيخ محمد الفضالي ، لازمه وأكثر من الأخذ عنه ، وبقي معه حتى مات يزير تعالى .
  - د 🦟 الشيخ حسن القويسني شيخ الجامع الأزهر .

#### طلبه للعلم ، ومؤلفاته :

درس العلم على أولئك الأكابر ، وفي مدة قريبة ظهرت عليه آية النجابة ، فدرَّس وألُّف التآليف المديدة المفيدة في شتى الفنون فألف :

· · · الحطماء التوفيقية لعلى مبارك ٢/٩ .

ي ~ هدية العارفين ١/١٤.

إن انظر: ترجمته في المصادر الآتية:

، ﴿ الْأَعْلَامُ لَلْزُرِكُلِي ١/١٧ .

٣ - ممجم المطبوعات صـ٧٠٥ .

مقدمة شرح الأم لأحمد الحسين مخطوط .

ر. ) ويقال البرهان ، والألف واللام عوض عن مضاف إليه أي برهان الدين ، وذلك مثل ابن الصلاح أي ا صلاح الدين ، الكمال بن الهمام أي كمال الدين.. وهكذا . واشتهر عند المتأخرين لقب البرهان لمن اسمه إبراهيم ، كما اشتهر نور الدين لمن اسمه على ، والشمس لمحمد ، والشرف ليحيي ، والشهاب لأحمد . . إلخ وهذا شبيه بالكنى فقد شاع أبو الحسن لعلي وأبو الثناء لمحمود ، وأبو زكريا ليحيى ، وأبو داود لسليمان ، وأبو سليمان لداود، وأبو عبد الله لجمد ... وهكذا .

١ - حاشية على رسالة شيخه الفضالي ( في فول لا إله إلا اآه ) وذلك سنة
 ١ ١٢٢٢هـ ( ١٨٠٧م ) وهي أول رسالة يؤلفها ، وسنه حينئذ أربع وعشرون سنة .

٢ - وفي سنة ١٢٢٣هـ ( ١٨٠٨م ) ألف حاشية تحقيق المقام على رسالة كفاية
 العوام في ما يجب عليهم في علم الكلام لشيخه الفضالي أيضًا .

٣ - وفي سنة ١٢٢٤هـ ( ١٨٠٩م ) ألف كتاب فتح القريب الجحيد شرح بداية المريد في التوحيد للشيخ السباعي .

٤ ، ٥ - وفي سنة ١٢٢٥هـ ( ١٨١٠م ) ألف كتابين هما : حاشية على مولد المصطفي ، لابن حجر الهيتمي ، وحاشية على مختصر السنوسي في المنطق .

٢ ، ٧ - وفي سنة ١٢٢٦ ( ١٨١١م ) ألف كتابين هما : حاشية على متن الشلم
 للأخضري في المنطق أيضا ، وحاشية على متن السمرقندية في فن البيان .

۱۰،۹،۹،۸ وفي سنة ۱۲۲۷هـ (۱۸۱۲م) ألف ثلاثة كتب، وهي : فتح الحبير اللطيف شرح نظم الترصيف في فن التصريف للشيخ عبد الرحمن بن عيسى، وحاشية على متن السنوسية في التوحيد، وحاشية على مولد المصطفى للشيخ الدردير ﴿

۱۱ ، ۱۲ – وفي سنة ۱۲۲۹هـ ( ۱۸۱۳م ) انتهى من كتابين : فتح رب البرية شرح الدرة البهية في نظم الأجرومية للعلامة العُمَريطي ، وحاشية على البردة الشريفة .

۱۵٬۱۶٬۱۳ وفي سنة ۱۲۳۶هـ (۱۸۱۸ ) انتهى من حاشية الإسعاد على بانت سعاد ، وكتاب تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد للقاني وهو هذا الذي معنا الآن ، وفتح الفتاح على ضوء المصباح في أحكام النكاح .

١٦ – وفي سنة ١٢٣٦هـ ( ١٨٢٠م ) انتهى من التحقة الحيرية على الفوائد. الشنشورية شرح المنظومة الرحبية في المواريث .

۱۸ ، ۱۷ – وفي سنة ۱۲۳۸هـ ( ۱۸٬۲۲ م) انتهى من كتابين هما الدرر الحسان على فتح الرحمن فيما يحصل به الإسلام والإيمان للزبيدي ، ورسالة صغيرة في في الكلام من تأليفه هو (۱) .

<sup>(</sup>۱) قام بشرح هذه الرسالة الشيخ محمد النشار الشربيني الخلوتي الشافعي سماه: حداصة النحمة السمد علي الرسالة الباجورية ، طبع بمطبعة الكلية سنة ، ١٣٣هـ وهو اختصار شرحه الكبير عليها النسمي المحمدة المربية على الرسالة الباجورية وقد طبعت اللاث مرات واختصره في الرابعة .

وكذلك شرحها الشيخ محمد نووي الجاوي بشرح سماه تيجان الدراري طمع بالمضعة اخبرية سنذ ٩ ٣٠٠هـ .

۱۹ - حاشية على شرح ابن القاسم الغزي على متن أبي شجاع في فقه الشافعية انتهى منها سنة ۱۲۰۸هـ ( ۱۸٤۲م ) وهي آخر ما أتم تأليفه ، وهي من الكتب المقررة بالأزهر الشريف حتى الآن .

٢٠ - المسلسلات قال في أولها بعد الديباجة : إن عادة المحدثين أنهم يقدمون المسلسل بالأولية وهو حديث الرحمة « الراحمون يرحمهم الرحمن ، ارحموا من في الأرض يرحمكم (١) من في السماء « .

#### ومن الصنفات التي لم تكمل :

المحاشية على جمع الجوامع في أصول الفقه للتاج السبكي وهو من الكتب العالية
 في هذا الفن وصل فيه إلى غاية المقدمة .

٢ - حاشية على شرح السعد لعقائد النسفى .

٣ حاشية على متن المنهج في فقه الشافعية لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري وهو من
 الكثب العالية أيضًا وصل فيه إلى كتاب الجنائز .

- شرح منظومة الشيخ البخاري في التوحيد .
  - حاشية على تفسير الفخر الرازي (۱).
  - ٦ ~ تعليق على تفسير الكشاف للزمخشري .

وفي دار الكتب المصرية كثير من آثار الشيخ . ومنها أشياء بخطه منها :

١ - مخطوطة رقم ١٢٥ مصطلح: وهي إجازة بخط الشيخ الباجوري لأحمد ابن
 محمد الجرجاوي .

٢ مخطوطة رقم ٤٦٨ مصطلح: وهي إجازة للشيخ حسنين أحمد حلبي الشهير
 بالملط البوتيجي الحنفي .

ت مخطوطة ٤٩ تيمور : إجازة للشيخ عبد السلام بن عبد الرحمن الشطي الدمشقى الحنبلي بخط الشيخ أيضًا .

ويعد الشيخ الباجوري ﴿ مَنْ أُواخِرَ أُصْحَابِ الْحُواشِي وَالَّتِي ظَهْرَتَ تَدْرَيْجِيًّا فِي

ر ) قلت : روينا عن مشايحنا عند تلقينا ذلك الحديث عنهم ( ١٥٥٠٠ ) بضم الميم وسكونها . و ) نسبه إليه الشيخ العدوي في ترجمته للباجوري في آخر المواهب اللدنية شرح الشمائل المحمدية والمطبوعة تمعلمة بولاق سنة ١٢٨٠هـ وهي أقدم و أوثق ترجمة للشيخ حيث إنها كتبت بعد وفاته بثلاث سنين . صورة بحث في اللفظ عند الإمام النووي (ت ٦٧٦هـ) في القرن السابع حيث ألف دقائق المنهاج وذكر فيه: «ومقصودي به التنبيه على الحكمة في العدول عن عبارة المحرر وفي إلحاق قيد أو حرف أو شرح للمسألة ونحو ذلك ».

ثم رأينا السعد التفتازاني (ت ٧٩٦هـ) تظهر عنده كلمة الحاشية على العضد فيقال: حاشية التفتازاني على العضد أي: على شرح العضد لمختصر ابن الحاجب في أصول الفقه، ثم يأتي كذلك الشريف الجرجاني (ت ١٦٨هـ) فحشّى على العضد أيضًا، ثم نرى الحاشية بمعناها المتأخر مع الشيخ سليمان الجمل (ت ١١٠هـ) حيث تحسير حَشّى على جملة كتب منها كتب السيوطي ( ٩١١هـ) فله حاشية على تفسير الجلالين في أربعة مجلدات، انتهى منها سنة ١٩٨٨هـ، وبعد الشيخ الجمل انتشرت طريقة الحواشي (أي: في القرن الثاني عشر الهجري) ظلت حتى الشيخ محمد بخيت المطيعي الذي حشّى على شرح الإسنوي على متن منهاج الأصول للبيضاوي فكأن هذه المرحلة من التأليف ظلت من نحو سنة ١٢٠٠هـ إلى ١٣٥٠هـ قرن ونصف من الزمان.

وأرى أن اهتمام السابقين بالشرح بعد ما اهتم الأولون بالتأليف ثم اهتمام اللاحقين بالتحشية كان جميعًا قيامًا بواجب الوقت الذي عاشوه وهدفهم هو حفظ الدين ونفله لمن بعدهم عن طريق ما يحفظ على الناس ملكة اللغة العربية التي هي بداية كل حضارة وصحوة ونهضة .

فعصر الشافعي - رضي الله تعالى عنه - في القرن الثاني الهجري يختلف في تركيبه الاجتماعي وحالة أهله اللسانية وشيوع النقلة والعلماء عن عصر النووي في القرن السامع الذي اجتاحت فيه التتار بغداد ( ٢٥٦هـ) ودمرت الكتب وقتلت العلماء ، وكذلك يختلف هذا وذلك عن القرن العاشر الهجري حيث ذهبت ملكة العربية أو كادت ، وأفنى علماء الترك - وهي فتوى تبين خطؤها - للسلطان سليم الذي أراد أن يجعل لسان الدولة العربية بعدم لزوم ذلك ، ولو أطاعوه لمنع ذلك كثيرًا من البلاء الذي حلَّ بالأمة بعد دلك .

فإذا عرفنا أن الحواشي كانت كتبًا دراسية وليست دعوية ، تخاطب جمهورًا معبئا في قاعة الدرس وأنها إنما ألفت لضبط النقل على أعلى مستوى ، وأنها قامت بدور كسر في تدريب الطلاب على البحث والفهم الدقيق للعبارة بما جعلهم أكثر قدرة على فهم النص القرآني والحديث الشريف بعدما ذهبت الملكة العربية والفصاحة اللسانية السليقية ، وإذا عرفنا أيضًا أن عدم الاهتمام بالألفاظ فيما بعد قد أوقع الناس اليوم في قطع النواصل

والفهم حتى بين أهل العلم الواحد فيما يسمى « حوار الطرشان » ، علمنا أن الحواشي في عصرها لم تكن سمة تخلف أو جمود ، وأنه يجب على علماء كل عصر أن يقوموا « بواجب الوقت » حتى يحققوا الهدف الذي لم يتغير عبر العصور وهو نقل هذا الدين والدعوة إليه عسى الله أن يُخرج الناس من الظلمات إلى النور .

وتولى الشيخ الباجوري التدريس حتى وصل إلى مشيخة الأزهر من سنة ١٢٦٣هـ إلى وفاته خلفًا للشيخ الصفتي ، وكان من حقه أن يتقدم عليه حتى قال من هنأه بالمشيخة :

نا دها أعط القوش بارتها فقاد القرطات في التُفاليم والتَأخير وفاقه :

انتقل رحمه الله تعالى إلى جوار ربه يوم الخميس ٢٨ من ذي القعدة سنة ١٢٧٦هـ الموافق ( ١٩ يوليو ١٨٦٠ م ) وصُلِّي عليه بالأزهر الشريف ، وكان يومًا مشهودًا لم يكن لغيره من المشايخ ، ودفن بالقرافة الكبرى المشهورة بالحجاورين.



# \_أِللَّهِ ٱلرَّحَٰ الرَّحَالِ الرَّحِيدِ

[ \ - \ ]

ثُمَّ سَلاَمُ اللَّهِ مَعْ صَلاَتِهِ [٩-٢١] وَقَدْ خَلا الدِّينُ عَنِ التَّوْحيدِ [٢٢-٣٦] بِسَيْفِهِ وَهَلْيِهِ لِلْحَقِّ [٢٠-٢١] وَآلِمه وَصَحْبِه وَحِزبِه [٤١-٤١] ه - وبعدُ فالعلمُ بأصل الدينِ محتَّمٌ يحتاجُ للتبيينِ [ ١٨ - ١٥] ٢ - لكنْ منَ التطويل كَلَّت الْهمَمْ فَصَارَ فيه الاختصَارُ مُلْتَزَمْ [٥٠-٥٥] ٧ - وَهذِهِ أُرْجوزةٌ لَقَّبْتُهَا جَوْهَرَةَ التَّوْحِيدِ قَدْ هَذَّبْتُهَا [٥٠-٢٦] ٨ - وَاللَّه أَرجُو في القبولِ نافعِا بِهَا مُرِيدًا في النَّوَابِ طَامعا [ ١٦ - ١٦] عَلَيه أَنْ يَعْرَفَ مَا قَدْ وَجَبَا [٧٧-٧٧] وَمِثْلَ ذَا لُرسْلِهِ فَاسْتَمِعَا [ ٧٨ - ٨١] إِيمَانُهُ لَمْ يَخْلُ مِنْ تَوْدِيدِ [٨٢-٨١] وَبعَضُهمْ حَقَّقَ فِيهِ الْكَشْفَا [٩٠-٨٥] كَفَى وإلا لَمْ يَزَلْ فِي الضَّيْرِ [ ٩١ - ٩٩] مَعْرِفَة وفِيهِ خُلْف مَنْتَصِبْ [٩٩-٩٩] للِعَالَم العُلْوِيِّ ثمَّ السُّفْلِي [١٠٠-١٠٠] لكِنْ بِه قَامَ دَليلُ العَدَم [١٠٥-١٠٨] عَلَيْهِ قَطْعًا يَسْتَحيلُ القِدَمُ [١٠٠-١٠٩] وَالنَّطْقُ فِيهِ الْخُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ [١١١-١١١] شَطْرٌ وَالإِشْلاَمَ اشْرَحَنَّ بِالْعَمَلْ [١١٩-١٢٥] كَذَا الصَّيَامُ فَادْر وَالرَكاةُ [١٣١-١٣١] يمَا تَزيِدُ طَاعَةُ الإِنْسَانِ [١٣٢-١٣٣] وَقِيلَ لَا خُلْفَ كَذَا قَدْ نُقللاً [١٣٨-١٣٨]

١ - الْحَمدُ لِلّهِ على صِلاتِهِ ٢ - عَلَى نَبي جَاءَ بالتَّوحيدِ ٣ - فَأَرْشَدَ الخلْقَ لِدينِ الحقِّ ٤ - مُحَمَّدُ الْعَاقِبُ لِرُسْلِ رَبُّهُ ٩ - فَكُلُّ مَنْ كُلَّفَ شَرْعًا وَجَبَا ١٠ - للَّه وَالْجَائَزِ وَ الْـمُمْتَنعَا ١١ - إذْ كُلُّ مَنْ قَلَّدَ في التَّوْحِيدِ ١٢ - فَفَيِهِ بَعْضُ الْقَومِ يَحْكَي الْخُلْفَا ١٣ - فقال إنْ يَجْزِمْ بِقَوْلِ الْغَيْرِ ١٤ - وَاجزِمْ بِأَنَّ أُوَّلًا مِمَّا يَجِبْ ١٥ - فَانْظُرْ إِلَى نَفْسِكَ ١٦ - تَجَدْ بِهِ صُنْعًا بَديَع الحِكَم ١٧ - وَكُلُّ مَا جَازَ عَلَيهِ العَدَمُ ١٨ - وفُسِّرَ الإيمَانُ بالتَّصدِيق ١٩ - فَقيِلَ شَوْطٌ كَالْعَمَلْ وَقيِلَ بَلْ ٢٠ - مِثَالُ هذَا الْحَجُّ وَالصَّلاَةُ ٢١ - وَرُجِّحَتْ زِيادَةُ الإَيمَانِ ٢٢ - ونَقْصُهُ بِنَقْصِهَا

كَذَا بَقَاءٌ لاَيُشَابُ بِالْعَدَمْ [187-189] مُخَالِفٌ بُرهَانُ هذَا الْقِدَمُ [١٤٧-١٤٧] مُنَزِهًا أُوصَافُهُ سَنيَّة [١٥٦-١٥٦] ووالد كذا الولد والأصدقا [١٦٧-١٦٧] أَمْرًا وَ عِلْمًا وَ الرِّضا كَمَا ثَبَتْ ﴿ ١٦٨-١٧٧] ٢٨ - وَعِلْمُهُ وَلاَ يُقَالُ مَكْتَسَبْ فَاتَبَعْ سَبِيلَ الْحُقّ وَاطْرَحِ الرِّيَبْ [١٧٨ -١٧٨] ثمَّ الْبَصَرُ بِذِي أَتَانَا السَّمُعُ [٢٠٢-١٨٦] وَ عِنْدَ قَوْمٍ صَحَّ فِيهِ الْوَقْفُ [٢٠٨-٢٠٣] سَمِع بصُيرٌ مَا يَشَا يُرِيدُ [717-7.9] لَيْسَتْ بِغَيْرِ أَوْ بِعَينِ الذَّاتِ [٢١٧-٢١٣] بِلا تَنَاهي مَا بِهِ تَعَلَّقَتْ إِرَادَة وَالْعِلْمُ لَكِنْ عَمَّ ذِي [٢٣٩-٢٣٩] ٥٥ - وَعَمَّ أَيْضًا وَاجِبًا وَالْمُعْتَنِعُ وَمَسْلُ ذَا كَلاَمُهُ فَلنسَّبعْ ٢٣٦-٢٣٥] كَذَا البَصَر إِدْرَاكُهُ إِنْ قِيلَ بِهْ [٢٤١-٢٢١] ثُمَّ الْحَيَاةُ مَا بِشَيْ تَعَلَّقَتْ [٢٤٢-٢٤٢] كَذَا صِفَاتُ ذَاتِهِ قَدِيَهِهُ [037-107] كَذَا الصَّفَاتُ فَاحْفَظِ السَّمْعِيَّهُ [107-107] أوِّلْهُ أَوْ فَوِّضْ وَرِمْ تَنْزيها [٧٥٢ -٢٢٢] عَنِ الحَّدُوثِ واحذَرِ انْتَقاَمَهُ [ 777 - 777] اِحْمِلْ عَلَى اللَّهْظِ الَّذِي قَدْ دَلا [377-P77] في حَقِّهِ كَالْكَوْنِ في الجِهَاتِ [ 1 1 - 3 1 7 ] إِيْجَادًا إعْدَامًا كَرَزَقَهُ الْغِنَى [٢٨٧- ٢٨٥] مُمَوَفَّق لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَسَصِلْ [۲۹۸-۲۸۸] وَمُـنْـجِـز لمن أرادَ وَعُـدَهُ [464 ~0.7] كَذَا الشقي ثُمَّ لَمْ يَنْتَقِلِ [ ٣ 1 ٢ - ٣ . 7] وَلَمْ يَكُنْ مُؤَثِّرًا فَلْنعرِفَا [717-717]

٧٣ - فَوَاجِب لَهُ الْوجُودُ وَالْقِدَمْ ٢٤ - وَأَنَّهُ لِمَا يَنَالُ الْعَدَمُ ٢٥ - قيامُهُ بالنَّفس وَحدَانيَّة ٢٦ - عن ضد أو شبه أو شريك مطلقًا ٢٧ - وقدْرةٌ إِرَادَةٌ وَغَايَرَت ٢٩ - حَيَاتُهُ كَذَا ٱلكَلاَمُ السَّمْعُ ٣٠ - فَهَلْ لَهُ إِدْرَاكُ أَوْ لاَ خُلْفُ ٣١ - حيّ علِيمٌ قَادِرٌ مُريدُ ٣٢ - مَتْكُلِّمْ ثُمَّ صِفَاتُ الذَّاتِ ٣٣ - فَقُدْرَةٌ بُمُكِن تَعَلَّقَتْ ٣٤ - وَوَحْدَةً أَوْجِبْ لَهَا وَمِثْلُ ذِي ٣٦ - وَكُلُّ مَوْجُودٍ أَنِطُ للسَّمْعِ ٣٧ - وَغَيْرُ عِلْم هَذِهِ كُمَا ثَبَتْ ٣٨ - وَعِنْدَنَا أَشْمَاؤُهُ الْعَظِيمه ٣٩ - وَاختِيرِ أَنَّ اسْمَاهُ تَوْقِيفيَّهُ .٤ - وَكُل نَصِّ أَوْهَمَ التَّشْبِيهَا ٤١ - وَنَزِهِ الْقُرْآنَ أَيْ كَلامه ٤٢ - فَكُلُّ نَصِّ للْحُدُوثِ دَلَا ٤٣ - وَيَسَتِحيلُ ضِدُّ ذِي الصَّفات ٤٤ - وَجَائِزٌ في حَقَّهِ مَا أَمْكَنَا ه؛ - فَخَالِق لَعَبْدهِ وَمَا عَمِلْ ٤٦ - وَخَاذِل لَمْنْ أَرَادَ بُعْدَهُ ٤٧ - فَوْزُ السَّعِيد عِنْدَهُ في الأزَلِ ٨٤ - وَعِنْدَنَا لِلْعَبْدِ كَسْبٌ كُلِّفَا

وَلَيْسَ كلًّا يَفْعَلُ أَخْتَيَارًا (٣٢٠-٣٢٤] وَإِنْ يُعَذِّبُ فَهِمَ حض العَدْلِ [٣٢٠-٣٢٠] عَلَيهِ زُورَ ما عَلَيَهِ وَاجِبُ [٣٣٩-٣٣٩] وشبسهها فحاذر المحالا [٣٤٤-٣٤٠] والخير كالإسلام وجهل الكفر [٣٥٥-٣٥٣] و بالقَضَا كَمَا أتى في الخبر [٣٥٩-٣٥٩] لكن بلا كَيْفِ ولا انحصَار [٣٦٠-٣٧٢] هذا ولِلمُخْتار دُنْيَا ثَبَتَتْ [٣٩٠-٣٧٠] فلا وُجُوبَ بلُ بمحضْ الفَصْل [ ٣٩٨- ٣٩١] فَدَعْ هَوَى قَوْم بهم قَدْ لَعِبَا [ 9 97 - 7 . 3 ] وصِدْقُهُمْ وَضِفْ لَهُ الفَطَانَة [113-113] وَيَسْتحِيلُ ضدها كَمَا رَوَوْا [113-113] وَكَالْجِماع لِلنِّسا في الخِلِّ [ 113 - 173 ] شَهَادتًا الإسلام فأطرح الميرا [٤٢٧-٤٣٦] وَلَوْ رَقَى في الخَيرِ أَعْلَى عَقَبَه [٢٣٧ - ٤٤] يَشَاءُ جَلَّ اللَّه وَاهِبُ المِنْ [٤٤٦-٤٤] الإطْلاقِ نَبِينا فَمِلْ عَنِ الشَّقَاقِ [٤٤٧- ٤٤٧] وبَعْدَهُمْ مَلاَئِكَة ذِي الفَضل [٤٥٠-٤٥٧] وبَعْضُ كُلِّ بَعْضَهُ قَد يَفْضُلُ [٥٨] وعِصَمةُ الْبَارِي لِكُلِّ حتمًا [٤٦٥-٤٦١] به الجَمِيعَ رَبُّنَا وعَمُّمَا [٤٦٩-٤٦١] ٧٠ - بَعْثَتَهُ فَشَوْعُهُ لا يُنْسَخُ بغَيره حَنَّى الزَّمَانُ يُنْسَخُ ٤٧٠] ٧١ - وَنَشَخُهُ لَشَرْع غَيْرِه وَقَعْ حَثْمًا أَذَلَّ اللَّه مَنْ لَهُ مَنَعْ [٤٧٤-٤٧٦] أَجِزْ ومَا فِي ذَا لَهُ مِنْ غَضٌ [٧٥-٤٧٧] مِنْهَا كَلاَمُ اللَّه مُعْجِزُ البَشَرْ [٤٨١-٤٨] وَبَـرِّنَـنُ لَعَـائـشَـه مما رَمَـوا [٤٨٢-٤٨٤]

٤٩ - فَلَيْسَ مَجْبُورًا وَلاَ اخْتَيَارًا ٥٠ - فإن يُثبّنًا فَيِمَحْض الفَضل ٥١ - وقَوْلُهُم إن الصلاحَ وَاجِب ٥٢ - ألم يروا إيلامه الأطفالا ٥٣ - وجائز عليه خلق الشر ٤٥ - وَوَاجِب إِيمَائُنَا بِالقَدَرِ ه ٥ - وَمنْه أَنْ يُنْظَرَ بِالأَبصَار ٥٦ - للمؤمنين إذ بجائز عُلُّقَتْ ٥٧ - ومنه إرسالُ جَميع الرُّسْلِ ٨٥ - لكنْ بذا إيمانُنَا قَدْ وَجَبَا ٥٩ - وَوَاجِب فِي حَقهِمُ الأَمانة ٦٠ - وَمِثْلُ ذَا تَبْليغُهُمْ كَمَا أَتَوْا ٦١ - وجَائِزٌ في حَقِّهِمْ كَالْأَكْلِ ٦٢ - وَجَامِعٌ مَعْنَى الذي تَقَررا ٦٣ - وَلَمْ تَكُنْ نُبُوَّةٌ مُكْتَسَبَة ٦٤ - بَلْ ذَاكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤتيهِ لَمَنْ ٦٥ - وأفضلُ الخَلْقِ على ٦٦ - وَالأَنْبِيا يَلُونَهُ فِي الفَضْلِ ٦٧ - هذَا وقَوْمٌ فَصَّلُوا َ إِذ فَضَّلُوا ٦٨ - بِالْمُعجزات أَيَّدُوا تَكُرمًا ٦٩ - وَخُصَّ خَيْرُ الْخَلْقِ أَنْ قَدْ تَمَّمَا ٧٢ - وَنَسْخَ بَعْضِ شَرْعِهِ بِالبَعْضِ ٧٣ - وَمُعْجِزَاتُهُ كَثيرَة غُرَرْ ٧٤ - واجْزِمْ بمعراج النبي كَمَا رَوُوا

فَتَابِعي فَتَابِعٌ لَنْ تَبِعٌ [١٨٥-٤٩٠] وَأَمْرُهُمْ فِي الْفَضْلِ كَالْخِلاَفَهُ [193-793] ستّ تمامُ الْعَشَرَهُ فَأَهْلُ أَحُدُ فَبَيْعَةُ الرَّضُوانِ [٧٩٤ -٣٠٥] هذًا وَفِي تَعْيينِهِمْ قَاد اخْتُلِفْ [٥٠٩-٥٠٩] إِنْ خُضْتَ فِيهِ وَاجْتَنب دَاءَ الْحَسَدُ [014-01.] كَذَا أبو القَاسِمْ هُدَاةُ الأُمَّهُ [310-776] كَذَا حَكَّى القَوْمُ بِلَفْظِ يُفْهَمُ [370-072] وَمَنْ نَفَاهَا انْسِذُنْ كَلامَهُ كَمَا مِنَ القُرآنِ وعْدًا يُسْمَع [0{{-0{1} وَكَاتِبود خِيَرَةٌ لَنْ يُهْمِلُوا [096-060] حَتَّى الأَنينَ في المرّضْ كَمَا نُقِل [004-000] فَـرُبُ مَـنُ جَـدٌ لأَمْرٍ وَصَـلا [078-004] وَيَـقّبِـضُ الرُّوحَ رَسُـولُ الموتِ [074-070] وَغَيْرُ هَذَا بِاطِلٌ لا يُقْبَل [776-470] واسْتَظْهَرَ السُّبْكي بَفَاهَا اللَّهُ عُرِفْ المُزَنِيُّ للبِلَى وَوَضَّحَا عُمُومَه فَاطْلُبْ لِمَا قَدْ لَخَّصُوا [ ^ \ \ \ - \ \ \ \ ] نَصَّ عَنِ الشَّارِعِ لكِن وُجِدَا [ 094 - 089] فَحَسْبُكَ النَّصُّ بهذَا السَّنَادِ [094-097] فيه خلافًا فَانْظُرَنْ مَا فَسَروا [1.0-09] تعيمه واجب كبغث الحشر [ 7 - 7 - 77 7 ] عَنْ عَدَم وقيل عن تَفْريق [٦٢٨-٦٢١] بالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِمْ نُصًا [١٣٦-١٣٦] وَرُجِّحَتْ إِعَادَةُ الأَعْسِانِ [775 - 575] حـق ومـا في حـق ارتـيـاب [٦٣٦-١٣٩]

٧٥ - وَصَحْبه خَير الْقُرُونِ فَاسَتمِعْ ٧٦ - وَخَيْرُهُمُ مَنْ وَلَى الْحَلِلَافَةُ ٧٧ - يَليهِمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهُ ٧٨ - فَأَهْلُ بَدْرِ الْعَظيم الشانِ ٧٩ - وَالسَّابِقُونَ فَضْلُهُمْ نَصًّا عُرِفْ ٨٠ - وأوّلِ التَّشَاجُرَ الَّذِي وَرَدْ ٨١ - وَمَالِكٌ وَسَائِر الأَئِمَّةُ ٨٢ - فَواجِبٌ تَقْليدُ حَبْرِ مِنْهُمُ ٨٣ - وَ أَثْبَتَنْ للأوليا الكَرَامَهُ ٨٤ - وَعِنْدَنَا أَنَّ الدُّعَاءَ يَنْفَعُ ه ٨ - بِكُلِّ عَبْدٍ حَافِظُونَ وُكُلُوا ٨٦ - مِنْ أَمْرِهِ شَيئًا فَعَلْ وَلَوْ ذَهِلْ ٨٧ - فَحَاسِبِ النَفْسَ وَقَلُّل الأَمَلا ٨٨ - وَوَاجِبُ إِيمَانِنَا بِالمُوْتِ ٨٩ - وَمَيِّتٌ بِعُمْرِهِ مَنْ يُقْتَلُ . ٩ - وَفِي فَنَا النفْسِ لَدَى النفْخ أَختُلِفْ ٩١ - عَجْبُ الذُّنَبُ كالرُّوحِ لكِنْ صَحَّحَا ٩٢ - وَكُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ قَدْ خَصَّصُوا ٩٣ - وَلا تَخضُ في الرُّوحِ إِذْ مَا وَرَدَا ٩٤ - لِمَالِك هِي صُورَةٌ كالجسَدِ ٩٥ ~ وَالعَقْلُ كَالرُّوحِ وَلَكُن قرروا ٩٦ - سُؤَالُنَا ثُمَّ عَذَابُ القَبْرِ ٩٧ - وَقُلْ يُعَادُ الجِيشُمُ بالتحقيقِ ٩٨ - مَحضَينِ لكِنْ ذَا الخِلافُ خُصًّا ٩٩ - وَفِي إِعَادَةِ الْعَرَضْ قَوْلان ١٠٠ - وفي الزمن قولان والحساب

وَالْحَسَنَاتُ ضُوعِفَتْ بِالفَصْلِ [٢٤٠-١٤٣] صَغَاثِر وَجَا الوضُو يُكَفِّرُ [٦٥٢-١٥١] حَق فَخَفُّفْ يَا رَحِيمُ وَاسْعِفِ [١٩٥٨-٢٦٤] كَمَا مِنَ القُرْآن نَصًّا عُرفًا [ ١٦٥- ١٦٩] فَتُوزَنُ الكُتْبُ أُو الأَعيانُ [١٧٠-١٧٣] مُرُورُهُمْ فَسَالِمٌ وَ مُنْتَلِفٌ [ ١٧٤- ١٧٤] وَالْكَاتِبُونَ اللَّوْحُ كُلٌّ حِكَمُ [١٧٩-١٨٤] يَجِبْ عَلَيْكَ أَيُّهَا الإِنْسَانُ [١٨٥-٢٨٦] فَلاَ تَمِلْ لِجَاحِدِ ذي جِنَّهُ [۱۹۲-۱۸۷] مُعَذَّبٌ مُنَعَّمٌ مَهْمَا بَقي [١٩٨-١٩٣] حَتْمٌ كَمَا قَدْ جَاءَنا في النَّقْل [١٩٩٦-٧٠٥] بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ يُذَادُ مَنْ طَغَوْا [٧٠٨-٧٠٦] مُحَمَّدٍ مُقَدَّمًا لا تَمنَع [٧٠٩-٧١٤] يَشْفَعْ كَمَا قَدْ جَاءَ فِي الأَخْبَارِ فَلا نُكَفِّرْ مُؤْمِنًا بِالوزْرِ فَاأَمْرُه مُافَوَّضٌ لِربِّهِ ١٩١٥-٢٢٣] كَبيرةً ثُمَّ الخُلُودُ مُجُتَّنَبُ [٧٢١-٧٢١] وَرَزْقِهِ مِنْ مُشْتهَى الجِنَّاتِ [٧٣٧-٧٢٧] وَقِيلَ لاَ بَلْ مَا مُلِكْ وَمَا اتَّبِعْ وَيَــوْزُقُ الْمُكــرُوهَ وَالْحُــرُمــا [٧٤١-٧٣٣] وَالرَّاجِحُ التَّقْصِيلُ حَسْبَمَا عُرِفْ [٧٤٧-٧٤٢] وَثَابِتٌ فِي الْخَارِجِ الْمُؤجُودُ [٢٥٠-٧٥١] الْفَرْدُ حَادِثْ عِنْدَنَا لاَ يُنْكُرُ [٥١١-٥٥٠] صَغِيرَةٌ كَبِيرَةٌ فَالثَّاني وَلا انتقَاضَ إِنْ يَعُدُ لِلحَالِ ٢٧١-٧١١) وَفِي الْقَبُولِ رَأْيُهُمْ قَد اخْتَلَفْ ٢٦١-٧٦٥]

١٠١ - فَالسَّيئاتُ عِنْدَهُ بِالمثْل ١٠٢ - وَبِاجْتنابِ لِلْكَبَائِرْ تُغْفَرُ ١٠٣ - وَاليومُ الآخِرُ ثُم هَوْلُ الموقِفِ ١٠٤ - وَوَاجِبٌ أَخْذُ العِبَادِ الصُّحُفَا ١٠٥ - وَمِثْلُ هَذَا الوَزْنُ وَالْمِيزَانُ ١٠٦ - كَذَا الصِّرَاطُ فَالْعِبَادُ مُحْتَلِفْ ١٠٧ - وَالْعَرْشُ وَالْكُرْسِيُّ ثُمَّ الْقَلَمُ ١٠٨ - لا لاحْتيَاج وَبِهَا الْإِيمَانُ ١٠٩ - وَالنَّارُ حَقٌّ أُوجِدَتْ كَالْجَنَّه ١١٠ - دَارَا خُلُودٍ للسَّعِيدِ وَالشَّقي ١١١ - إيمَانُنَا بِحَوْض خَيْر الرسل ١١٢ - يَنَالُ شُرْبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوْا ١١٣ - وَوَاجِبٌ شَفَاعَةُ المشفّع ١١٤ - وَغَيْرِه مِنْ مُرْتَضَى الأَخْيَارَ ١١٥ - إِذْ جَائزٌ غُفْرَانُ غَير الكُفْر ١١٦ - وَمَنْ يمتْ وَلَم يَتُبُ مِنْ ذَنْبِهِ ١١٧ - وَوُاجِبٌ تَعْذيبُ بَعْض ارتكَبْ ١١٨ - وَصِف شَهيدَ الحرب بِالحياةِ ١١٩ - وَالرِّرْقُ عِنْدَ القوْم مَا بِهِ انْتُفعْ ١٢٠ - فَيَرُزُقُ اللَّهِ الْخَلَالَ فَاعْلَمَا ١٢١ - في الاكْتِسَابِ وَالتَّوَكُّلِ اخْتُلِفْ ١٢٢ - وَعِنْدَنَا الشَّيء هُوَ المَوْجُود ١٢٣ - وُجُودُ شَيْء عَيْنُهُ وَالْجَوْهَرُ ١٢٤ - ثُمَّ الذُّنُوبُ عِنْدَنَا قِسْمَانِ ١٢٥ - مِنْهُ المُتَابُ وَاجِب في الْحَالِ ١٢٦ - لكِنْ يُجَدُّدُ تَوْبَةً لِمَا اقْتَرَفْ ومِثْلُهَا عَقْلٌ وَعِرْضٌ قَدْ وَجَبْ [٧٦٠- ٧٦١] منْ ديننَا يُقْتَلُ كُفْرًا لَيْسَ حَدْ أو اسْتَباحَ كَالزُّنا فَلْتَسْمَعِ [٧٧٦-٧٧١] الشُّرْعِ فَاعْلَمْ لاَ بِحُكْم الْعَقْلَ [٧٨٠-٧٨٠] وَلاَ تُزعْ عَنْ أَمْره الْمُبينِ فَاللَّهُ يَكُفينا أَذاَهُ وَحُدَهُ وَلَيْسَ يُعْزَلُ إِنْ أُزِيلَ وَصْفُهُ [ ٧٩٠- ٢٧٩٠] وَغِيبَةً وَخَصْلَةً ذَمِيمَهُ [ ٧٩١] وَكَمَالِمَاءِ وَالْجِدَلُ فَاعْتَمِمُ دُورُهُمُ ١٩٢٨ ٢٣٣] حليف حِلْمِ تابعًا للحق و١٤٦-٢٤٨] وَكُلُّ شَرِّ فِي البتداعِ مَنْ خَلَفٌ [٨٤٧- ٨٤٧] فَمَا أُبيحَ افْعَلْ وَدَعُ مَالم يبح وَجَانِبِ البِدْعَةَ مِمن خَلَفًا مِنَ الرياءِ ثُم في الخلاص [٥٠٠- ٨٥٠] فَمَنْ كِيلْ لهؤلاء قَدْ غوى [ ٨٧٩-٨٧٤] عند السؤال مطلقًا حجتنا ١٤٨٥-٨٨٠ على نَبيِّ دَأْبُهُ المرَاحِمُ ١٨٦٦-١٨٩٦ وَتَابِعِ لِنَهْجِهِ مِنْ أُمَّتِهِ [٨٩٨-٨٩٣]

١٢٧ - وَحِفْظُ دين ثُمَّ نَفْس مَال نَسَب ١٢٨ - وَمَنْ لَمُعْلُوم ضَرُورَةً جَحَدْ ١٢٩ - ومثلُ هذًا مَنْ نَفَى لمجمّع ١٣٠ - وَوَاجِبُ نَصْبُ إِمَامٍ عَدْلِ ١٣١ - فَلَيْسَ رُكْنًا يُعْتَقَدْ في الدِّينِ ١٣٢ - إلا بِكُفْرِ فَانْبذَنّ عَهْدَهُ ١٣٣ - بغَير هذا لاَ يُبَاحُ صَرْفُه ١٣٤ - وَأَمُوْ بِعُرْفٍ وَاجْتَنِبْ نَمِيمَهُ ١٣٥ - كَالعُجْبِ والكِبْرِ وَدَاءِ الحسّدِ ١٣٦ - وَ كُنْ كَمَا كَانَ خَيارُ الحُلْقِ ١٣٧ - فَكُلُّ خَيْرٍ فَى اتباع مَنْ سَلُفْ ١٣٨ - وَكُلُّ هَدْيِ للنَّبِي قَدْ رَجَحْ ۱۳۹ - فَتَابِع الصالِح ممن سَلَفَا ١٤٠ – هذا وَأَرْجو اللَّه فَى الإخلاص ١٤١ - مِنَ الرَّجيم ثُم نَفْسِي وَالهوى ١٤٢ – هذا وَأَرْجُو اللَّهَ أَنْ يمنحِنا ١٤٣ - ثُم الصَّلاة والسَّلامُ الدَّائِمُ ١٤٤ - مُحمَّد وآلِهِ وَعِتْرَتِهُ

## بِسُــِ لِللَّهِ الرَّحَ الرّحَ الرَّحَ الرَّحْمِ الرَّحَ الرَّحِ الرَّحَ الرَّحَ الرَّحَ الرَّحَ الرَّحَ الرَّحَ الرَّحَ الرّ

[ ١ ] الحمد لله المنفرد بالإعدام والإيجاد ، المنزه عن شوائب النقص والأضداد ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له القديم المخالف لما عداه من الكائنات ، الباقي وهالك كل من عداه من المخلوقات ، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبده ورسوله الصادق الأمين ، المبلغ كل ما أُمر بتبليغه من رب العالمين ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه جواهر المعارف ، وأزهار رياض الفصاحة والعوارف .

[ ۲ ] أما بعد فيقول أفقر الورى إلى ربه القدير إبراهيم بن محمد البيجوري ذو التقصير :

إنه لما كان نظم العالم العلامة ، والحبر البحر الفهامة ، ذي الفيض الداني ، الشيخ إبراهيم اللقاني (١) الموسوم بجوهرة التوحيد ، قد نظم فرائد هذا الفن في عقد نضيد ، وحوى من نفائس الدرر ومحاسن الغرر ما يدهش الألباب ، ويقضي بالعجب العجاب ، وقد ولع الناس بالدخول في رياض فوائده ، والأخذ من ثمار موائده ، سألني وفد من الإخوان .. أصلح الله لي ولهم الحال والشأن أن أكتب عليه حاشية تسفر عن مطويات ما فيه من الرموز والأسرار ، وتكشف عنه سدول النقاب والأستار ، فلما انشرح صدري لذلك والله أعلم بما هنالك – صرفت زمام العزم نحو رياضه ، وأوردت الفكر في عبقري حياضه ، وقد تيسر لي إذ ذاك بعض شراح الناظم الهمام ، مع حواشي النظم وشرحه للشيخ عبد السلام (٣) ، ومع ما كتبه عليه السادة الأعلام ، وغير ذلك مما فتح به السلام ، فالتقطت عبد السلام (١) ، ومع ما كتبه عليه السادة الأعلام ، وغير ذلك مما فتح به السلام ، وجعلتها منها دررًا نفيسة ، ومحاسن شريفة ، ونظمتها في سلك التحبير والتصنيف ، وجعلتها حاشية على هذا المتن الشريف ، وقد سميتها : « تحفة المريد على جوهرة التوحيد » .

جعلها الله خالصة لوجهه الكريم ، ونفع بها كل من تلقاها بقلب سليم ، والمرجو ممن اطلع عليها أن ينظر إليها نظر اعتذار ويجُرّ على ما فيها من الهفوات أذيال الأستار ،

<sup>(</sup>١) اللقاني هو: إبراهيم بن إبراهيم بن حسن أبو الإمداد ، فاضل ، متصوف ، مصري ، مالكي ، من كبار علماء وقته ، توفي وهو عائد من الحج سنة ١٠٤١هـ ، من تصانيفه : جوهرة التوحيد ، وقضاء الوطر في مصطلح الحديث . ( انظر الأعلام ٢٨/١ ، هدية العارفين ٣٠/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: عبد السلام بن إبراهيم اللقاني المصري ، شيخ المالكية في وقته بالقاهرة ، له شرح المنظومة الجزائرية ط
 في العقائد ، و « إتحاف المريد شرح جوهرة التوحيد » ط « والسراج الوهاج في الكلام على الإسراء والمعراج »
 « خ » ( انظر الأعلام ٣٥٥/٣ ، خلاصة الأثر ٤١٦/٢ ) .

فالستر من شيم الكرام ، وإذاعة العورات من دأب اللثام ، واللَّه أسأل ، وبنبيه أتوسل أن تحل محل القَبول ، إنه خير مأمول وأكرم مسئول .

وها أنا أشرع في المقصود بعون الملك المعبود ، فأقول وباللُّه التوفيق :

[٣] | قوله: « بسم اللَّه الرحمن الرحيم » افتتح الناظم كتابه بالبسملة ثم التسمية: الله المحدلة اقتداء بالكتاب العزيز في ابتدائه بهما في الترتيب التوقيفي ، لا حكمها أنهما أول ما أنزل فإنه خلاف ما في صحيح البخاري وغيره في بدء

الوحي : « من أن أول ما أنزل ﴿ آقَرَأُ ﴾ [ العلق : ١ ] (١) وقد نقل أبو بكر التونسي (٢) إجماع علماء كل ملة على أن الله سبحانه وتعالى افتتح جميع كتبه ببسم الله الرحمن الرحيم ، وعملا بخبر « كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أبتر أو أجذم (٣) أو أقطع » (٤) روايات : أي ناقص وقليل البركة ، فهو وإن تم حسَّا لا يتم معنى مع خبر « كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه بالحمد للّه... الخ » والمراد الأمر: ما يعم القول كالقراءة ، والفعل كالتأليف ، ومعنى « ذي بال » أي : صاحب حال بحيث يهتم به شرعًا ، أي : بأن لا يكون من سفاسف الأمور وليس محرمًا ولا مكروهًا ، ويشترط أيضًا أن لا يكون ذكرًا محضًا ولا جعل الشارع له مبدأ غير البسملة والحمدلة ، فخرجت سفاسف الأمور: كلبس النعل، والبصاق، والمخاط فلا تسن البسملة ولا الحمدلة عليها، وخرج المحرم لذاته كالزنا ، والمكروه لذاته كالنظر لفرج زوجته بلا حاجة <sup>(°)</sup> ، فتحرم على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٤٩٥٦/٣ ) ، ومسلم ( ١٦٠ ) ، من حديث عائشة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) هو : العلامة ذو الفنون مجد الدين أبو بكر بن محمد بن قاسم المرسي ، ثم التونسي المقرئ النحوي الشافعي الأصولي ، نزل دمشق ، ولد سنة ست وخمسين ، وقدم القاهرة مع أبيه فأخذ القراءات والنحو عن الشيخ حسن الراشدي ، وحضر حلقة بهاء الدين بن النحاس . وسمع من الفخر على وغيرهما ، ولي مشيخة الإقراء بأم الصالح ، وتوفى في ذي القعدة سنة ثمان عشرة وسبعمائة .

انظر: سير أعلام النبلاء (٤٣٧/١٧) ، الذهبي في العبر(٤/٠٥) ، شذرات الذهب لابن العماد (٤٧/٦) . (٣) قوله : الأجذم يقال : جذم الرجل يجذم ، بمعنى قُطعت يده ، والمصدر الجذم . أفاده صاحب المصباح . وعلى هذا فالأجذم بمعنى الأقطع ، وأما من أصابه داء الجذام فيقال له مجذوم لا أجذم ، كما تدل عليه عبارة المصباح أيضًا . (٤) أخرجه : أبو داود (٤٨٤٠) وابن ماجه (١٨٩٤) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٤٩٧) ٥٠١ (وابن 

ها حكاه البيجوري - هنا - من أن النظر إلى فرج الزوجة مكروه هو مذهب الشافعية حيث جاء في مغني المحتاج : « يكره لكل منهما -أي من الزوجين-. نظر الفرج من الآخر ... قالت عائشة - رضي اللَّه تعالى عنها - : « ما رأيت منه ، ولا رأى مني » انظر: مغني المحتاج ( ١٣٤/٣ ) بتصرف يسير .

الأول وتكره على الثاني . بخلاف المحرم لعارض كالوضوء بماء مغصوب ، والمكروه لعارض كأكل البصل ، فلا تحرم على الأول ولا تكره على الثاني . وخرج الذكر المحض ك « لا إله إلا الله » فلا تسن التسمية عليه ، بخلاف غير المحض كالقرآن لاشتماله على غير الذَّكر كالأخبار والمواعظ ، وخرج ما جعل الشارع له مبدأ غير البسملة والحمدلة : كالصلاة فلا يبدأ بالبسملة ولا بالحمدلة بل بالتكبير مثلا .

فإن قلت: بين الخبرين المذكورين تعارض (١) فكيف يمكن العمل بهما ، قلت : أجيب عن ذلك بأجوبة أشهرها : أن الابتداء نوعان : حقيقي وهو أنسواعسه الابتداء بما تقدم أمام المقصود ولم يسبقه شيء ، وإضافي وهو الابتداء بما

تقدم أمام المقصود وإن سبقه شيء ، فبينهما العموم والخصوص المطلق ، فحمل خبر البسملة على النوع الأول ، وخبر الحمدلة على الثاني ، وإنما لم يعكس للكتاب والإجماع .

لا يقال : إن هذا المؤلف شعر على الراجح خلافًا لمن قال : إن الرجز ليس شعرًا، وقد قال العلماء : لا يبدأ الشعر بالبسملة ، لأنا نقولَ : الشعر الذي لا يبدأ بالبسملة هو المحرم كهجو من لا يحل هجوه ، أو المكروه كالتغزل في غير معين .

وأما ما يتعلق بالعلوم كهذه المنظومة فيبدأ بالبسملة اتفاقًا . وإنما لم يأت بها نظمًا كما فعل الشاطبي (٢) حيث قال:

بدأت ببسم اللَّه في النظم أولًا .... إلخ ، لأنه خلاف الأولى (٦) .

ثم اعلم أن الباء في البسملة إما للمصاحبة على وجه التبرك ، أو للاستعانة كذلك ، ولا مانع من الاستعانة باسمه تعالى كما يستعان بذاته ، والأولى جعلها للمصاحبة ؛ لأن جعلها للاستعانة فيه إساءة أدب، لأن باء الاستعانة تدخل على الآلة فيلزم عليها جعل اسم اللَّه مقصودًا لغيره لا

البسملة : | أنواعها

[0]

بساء

الابتداء:

<sup>=</sup> وقد أباح المالكية النظر ، حيث جاء في الشرح الكبير « وحل لكل من الزوجين في نكاح صحيح مبيح للوطء نظر كل جزء من صاحبه حتى نظر الفرج » انظر : الشرح الكبير وحاشية الدسوقي عليه (٢١٥/٢) . (١) أي حديث البسملة والحمدلة .

<sup>(</sup>٢) هو : القاسم بن فيرة بن خلف الرعيني الأندلسي الشاطبي ، أبو محمد إمام القراء ، المحدث ، المفسر ، ولد بشاطبة آخر سنة ٣٨٥هـ وتوفي بالقاهرة في ٥٩٠ هـ ودفن بالقرافة ، من آثاره حرز الأماني ووجهة التهاني في. القراءات السبع ( انظر معجم المؤلفين ١١٠/٨ ، الأعلام ١٨٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) الفرق بين خلاف الأولى والمكروه: أن النهي في خلاف الأولى على غير مقصود مثل تناول الطعام باليد اليسرى مع أن الأولى التناول باليمنى ، والمكروه النهى فيه على مقصود مثل النظر إلى فرج زوجته بلا حاجة .

[ 7]

لذاته ، إلا أن يقال : إن من جعلها للاستعانة نظر إلى جهة أخرى وهي أن الفعل المشروع فيه لا يتم على الوجه الأكمل إلا باسمه تعالى (١) ، لكن قد يقال : مظنة الإساءة مازالت موجودة ومعناها الإشاري : بي كان ما كان ، وبي يكون ما يكون . وحينئذ يكون في الباء إشارة إلى جميع العقائد ، لأن المراد : بي وجد ما وجد ، وبي يوجد ما يوجد . ولا يكون كذلك إلا من اتصف بصفات الكمال وتنزه عن صفات النقصان ، كما ذكره بعض أئمة التفسير .

والاسم: مشتق عند البصريين (٢) من السمو وهو العلو؛ لأنه يعلو مسماه، اشتقاق: | وعند الكوفيين من « وسم » بصيغة الماضي : أي علم بصيغة الماضي أيضًا ، الاسم الأن الاشتقاق عندهم من الأفعال ، فقول بعض العلماء « وعند الكوفيين من

الوسم بمعنى العلامة » فيه تسمح (١) ، ومعناه : ما دل على مسمى . وأما قولهم « كلمة دلت على معنى في نفسها ... الخ » . فهو اصطلاح نحوي ، وعلم من التعريف المذكور أن الاسم غير المسمى وهو التحقيق (٤) . نعم إن أريد به المدلول كان عين المسمى ، وبهذا يجمع بين القولين .

و ﴿ اللَّهُ ﴾ علم على الذات الواجب الوجود المستحق لجميع المحامد . وقولنا لفظ المجلالة: الواجب الوجود ... إلخ » تعيين للمسمى ، لا أنه من جملة المسمى تعريفه على ما هو التحقيق ، وإلا لكان كليًا ، وهو علم شخصي بمعنى أن مدلوله

معين في الخارج لا بمعنى أنه قامت به مشخصات كالبياض والطول وهكذا لاستحالة ذلك ، ولا يجوز أن يقال ذلك إلا في مقام التعليم لما فيه من إيهام مالا يليق ، وبذلك تعلم أنه ليس عَلَمًا بالغلبة خلافًا لمن زعم ذلك (٥).

 ر) باء الاستعانة هي الداخلة على آلة الفعل نحو كتبت بالقلم ، ونجرت بالقدوم قيل ومنه باء البسملة ، لأن الفعل لا يأتي على الوجه الأكمل إلا بها ، وقيل إنها بمعنى مع . انظر : حاشية الدسوقي على مغني اللبيب لابن هشام (١٤٩/١) . (٢) البصريون : شيخهم الخليل بن أحمد ، وأما الكوفيون فشيخهم أبو جعفر الرؤاسي .

<sup>(</sup>٣) انظر : الحلاف بين البصريين والكوفيين في اشتقاق الاسم هل هو من السمو ، أو من وسم في كتاب الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين والبصريين والكوفيين للأنباري المتوفى سنة ( ٥٧٧ ) .

<sup>(</sup>٤) ثمرة الخلاف في كون الاسم عين المسمى أو غير المسمى ، تظهر في مسألة خلق القرآن فهو من جهة الدال مخلوق ، ومن جهة المدلول غير مخلوق أي : أن المصحف الذي بين أيدينا مخلوق أما كلام اللَّه فغير مخلوق . (ه) يكون اللفظ علمًا بالغلبة بأن يكون له عموم بحسب الوضع فيعرض له خصوص بحسب الاستعمال مثل كلمة مدينة أو دابة ، فالمدينة اسم يطلق على جميع المدن ، ولكنها في الاستعمال علم لمدينة الرسول ﷺ . والدابة تطلق على ما يدب على الأرض ثم استعملت في الحصان والحمار خاصة .

الاســـم الأعظم : تعيينه

[ \ ] الرحمن الرحيم : تعريفهما

وهو اسم اللَّه الأعظم عند الجمهور ، واختار النووي (١) أنه « الحي القيوم » وإنما تخلف الإجابة عند الدعاء به من بعض الناس لتخلف شروط الإجابة التي أعظمها أكل الحلال .

و ( الرحمن الرحيم ) صفتان مأخوذتان من الرحمة بمعنى الإحسان أو إرادة الإحسان ، لا بمعناها الأصلي الذي هو رقة في القلب تقتضي التفضل والإحسان ، لاستحالة ذلك في حقه تعالى ، فالرحمن الرحيم في حقه بمعنى المحسن أو مريد الإحسان ، لكن الأول بمعنى المحسن بجلائل

النعم أي: بالنعم الجليلة ، والثاني بمعنى المحسن بدقائق النعم أي : بالنعم الدقيقة ؛ لأن زيادة المبني تدل على زيادة المعنى غالبًا (7) ، وإنما جمع بينهما إشارة إلى أنه ينبغي أن يطلب منه تعالى النعم الحقيرة كما ينبغي أن يطلب منه النعم العظيمة ، لأن الكل منه وحده سبحانه وتعالى ، ويتعلق بالبسملة أبحاث كثيرة فلا نطيل بذكرها .

(۱) هو : يحيى بن شرف بن مري أبو زكريا محيي الدين النووي الشافعي ، شيخ الإسلام العلامة ، علامة بالفقه والحديث ، ولد سنة ٦٣٦هـ ، وتوفي سنة ٦٧٦هـ ، له تصانيف كثيرة أشهرها : رياض الصالحين ، شرح صحيح مسلم ، والمنهاج ، وروضة الطالبين ، والمجموع شرح المهذب . ( انظر : طبقات الشافعية لابن

السبكي ١٦٥/٥ ، النجوم الزاهرة ٢٧٨/٧ ، الأعلام ١٤٩/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) ذلك بثلاثة شروط :

أ - أن يكون من غير الصفات الجبائية أي : الخُلْقية نحو: كشره ، ونهم .

ب - أن يتحد اللفظ في النوع ليخرج نحو: حذر ، وحاذر .

ج - أن يتحد في الاشتقاق مثل: زمن ، زمان فكلاهما مصدر .

وإنما قال المصنف ( غالبًا ) لأن هذا الحكم وهو أن زيادة المبني تدل على زيادة المعنى ليس مطردًا كما في ( حاذر ) اسم فاعل و ( حذر ) صيغة مبالغة فإنها تدل على الكثرة دونه مع أن اسم الفاعل أكثر حروفًا . انظر حاشية الدسوقى على مغنى اللبيب ( ٢٠٥/١ ) .

١ - الْحَمَدُ لِلَّهِ على صِلاَتِهِ ثُمَّ سَلاَمُ اللَّهِ مَعْ صَلاَتِهِ [ ٩ - ٢١]

[ ٩ ] قوله ( الحمد لله ... ) إلخ قال النووي - رحمه الله تعالى - : يستحب الحمد في ابتداء الكتب المصنفة ، وكذا في ابتداء دروس المدرسين وقراءة الطالبين بين يدي المعلمين ، سواء قرأ حديثًا أو فقهًا أو غيرهما . وأحسن العبارات في ذلك : « الحمد لله رب العالمين » اه . وإنما لم يأت بحرف العطف إشارة إلى أن كلًا من البسملة والحمدلة محصّل للمقصود في الابتداء ، أو لاحتمال أن تكون إحداهما خبرية والأخرى إنشائية ، والصحيح أنه لا يجوز عطف الإنشاء على الإخبار وعكسه .

[ ١٠] والحمد لغة : الثناء بالكلام على الجميل الاختياري على جهة التبجيل الحمد : والتعظيم ، سواء كان في مقابلة نعمة أم لا ، فمثال الأول : ما إذا أكرمك تعريفه ويد فقلت : « زيد كريم » فإنه في مقابلة نعمة ، ومثال الثاني : ما إذا

وجدت زيدًا يصلى صلاة تامة فقلت : «زيد رجل صالح » فإنه ليس في مقابلة نعمه .

[ 11] والثناء بتقديم المثلثة على النون: هو الإتيان بما يدل على التعظيم. وقيل: هو الدُناء: هو الذكر بخير، وضده النثاء بتقديم النون على المثلثة، وإنما عبرنا بالكلام تعريف كما عبر به بعض المحققين ليشمل التعريف حينئذ الحمد القديم وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه، والحمد الحادث وهو حمدنا لله تعالى وحمد بعضنا لبعض، فدخلت أقسام الحمد الأربعة وهي:

الحمد: حمد قديم لقديم ، وحمد قديم لحادث ، وحمد حادث لقديم ، وحمد الحسامه حادث لحادث ، وأما تعبير بعضهم باللسان فيلزم عليه أن لا يكون

التعريف شاملا للقديم ، إلا أن يراد باللسان الكلام على سبيل المجاز المرسل من إطلاق السبب وهو اللسان وإرادة المسبب وهو الكلام ، ولا يرد أن التعاريف تصان عن المجاز ، لأن محل ذلك ما لم يكن المجاز مشهورًا كما هنا . وقولنا « على الجميل الاختياري » أي : لأجل الجميل الاختياري ، ولو كان جميلًا في اعتقاد المحمود بزعم الحامد وإن لم يكن جميلًا شرعًا كنهب الأموال ، وخرج بقيد الاختياري الاضطراري ، فإن الثناء عليه يمنى حميلًا لا حمدًا ، تقول : مدحت اللؤلؤة على حسنها ، دون حمدتُها . وقال الزمخشري (۱) : الحمد والمدح أخوان بمعنى أنهما مترادفان ، والاختياري إنما هو قيد في الزمخشري (۱) : الحمد والمدح أخوان بمعنى أنهما مترادفان ، والاختياري إنما هو قيد في

<sup>(</sup>١) هو : محمود بن عمر بن محمد أبو القاسم جار الله من أئمة العلم بالدين والتفسير واللغة والأدب وكان معتزلي المذهب ، ولد سنة ٤٦٧ هـ يوم السابع والعشرين من رجب ، وتوفي ليلة عرفة سنة ٥٣٨ هـ . من =

المحمود عليه لا في المحمود به ، فقد يكون المحمود عليه اختياريًّا ، والمحمود به اضطراريًّا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد حسن » .

الحمد : وأركان الحمد خمسة : حامد ، ومحمود ، ومحمود به ، ومحمود عليه ، ومحمود عليه ، ومحمود عليه الحمد : وصيغة . ثم اعلم أن المحمود به والمحمود عليه قد يتحدان ذاتًا ويختلفان أركانه اعتبارًا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد كريم » فإن الكرم من حيث

كونه باعثًا على الحمد يقال له محمود عليه ، ومن حيث كونه مدلول الصيغة يقال له : محمود به ، وقد يختلفان ذاتًا واعتبارًا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد عالم » فإن المحمود عليه هو الكرم والمحمود به هو العلم ، فإن قلت : التقييد بالاختياري يخرج الحمد على ذاته تعالى وصفاته فظاهره أنه لا يسمى حمدًا ، والتزمه بعضهم فقال : يسمى مدتحا .

قلت : أجيب عن ذلك بأن المراد ما يشمل الاختياري حقيقة وهو ظاهر ، أو حكمًا والمراد به ما كان مَنْشَقًا للأفعال الاختيارية كالذات وصفات التأثير (١) أو ملازمًا للمنشأ كصفات غير التأثير (٢) .

وقولنا: «على جهة التبجيل والتعظيم » أي : على جهة هي التبجيل والتعظيم ، فالإضافة للبيان (٣) ، وعطف التعظيم على التبجيل للتفسير ، وخرج بذلك ما إذا كان على جهة الاستهزاء والسخرية . كما في قول الملائكة لأبي جهل (٤) ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدخان: ٤٩] أي : بزعمك عند قومك . وعبارة الخازن ما نصه : ذق : أي هذا العذاب ، إنك أنت العزيز الكريم : أي عند قومك بزعمك ، وذلك أن أبا جهل – لعنه الله – كان يقول : أنا أعز البوادي وأكرمهم ، فتقول خزنة النار له ذلك على طريق الاستخفاف والتوبيخ اه .

وفي الحقيقة هذا خارج من أول الأمر ، لأنه ليس ثناء إلا بحسب الصورة ، فهذا القيد عند التحقيق للإيضاح .

<sup>=</sup> تصانيفه: الكشاف في تفسير القرآن ، أساس البلاغة ، الفائق في غريب الحديث . ( انظر: معجم الأدباء ٢٠/٢ ، الفوائد البهية ٢٠٩ ، الأعلام ١٧٨/٧ ) . (١) صفات التأثير: هي القدرة والإرادة .

<sup>(</sup>٢) صفات غير التأثير : هي مثل العلم والكلام لأنهما غير مؤثرين .

<sup>(</sup>٣) فالإضافة للبيان : لأن المضاف إليه بينٌ المضاف .

 <sup>(</sup>٤) أبو جهل - لعنه الله - هو: عمرو بن هشام أبو الحكم ، أشد الناس عداوة للمصطفى ، ودعاه المسلمون أبا جهل ، قتل في وقعة بدر الكبرى سنة ٢هـ ، وهو في صفوف المشركين ( انظر الأعلام ٨٧/٥ ) .

وأما الحمد اصطلاحًا فهو: فعل ينبئ عن تعظيم المنعم من حيث كونه منعما على الحامد أو غيره ، سواء كان ذلك قولًا باللسان أو اعتقادًا بالجنان أو عملًا بالأركان التي هي الأعضاء كما قال القائل:

[17] الحمد: | تعريفه

1 1 1 2 1

تعريفها،

أنواعبها |

أفادتكم النعماء منى ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا (١)

وإنما كان الاعتقاد فعلًا ؛ لأنه التصميم بالقلب ، وأما قولهم : « التحقيق أنه كيف أي الصورة الحاصلة في النفس» فهو تدقيق كلامي لا ينظر إليه هنا فإن قيل: الاعتقاد لا ينبئ عن تعظيم المنعم . أجيب بأنه ينبئ لو اطلع عليه ، أو أنه يستدل عليه بالقول ، ويتحقق حينئذ حمدان : أحدهما بالقول ، والآخر بالاعتقاد المأخوذ منه .

والشكر لغة : هو الحمد اصطلاحًا ، لكن يابدال الحامد بالشاكر . تعريف واصطلاحًا: صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه فيما خلق الشكر الأجله.

[ ١٥] | ثم اعلم أن ﴿ أَلَ ﴾ في الحمد إما للاستغراق (١) أو للجنس (١) أو للعهد (١) ، واللام في « لله» إما للاستحقاق أو للاختصاص أو للملك (٥) ، فتحصُّل لام الحمد : من هذا احتمالات تسعة قائمة من ضرب ثلاثة في ثلاثة يمتنع منها جعل اللام للملك مع جعل « الـ » للعهد إذا جعل المعهود هو الحمد القديم فقط ،

لأن القديم لا يملك ، بخلاف ما إذا جعل المعهود حمد من يعتد بحمده كحمده تعالى وحمد أنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، لأن المعهود حينئذ هو الجملة المركبة من القديم والحادث . والقاعدة أن المركب من القديم والحادث حادث (٦) فيصح أن يملك .

<sup>(</sup>١) قال هذا البيت أعرابي أتى عليا ﷺ فأعطاه درهما ، فاستقله ، ولم يكن عنده غير درع له فناوله إياه فمدحه بهذا البيت ، وقبله قوله :

وما كان شكري وافيا بجمالكم ولكنني حاولت في الشكر مذهبا

 <sup>(</sup>٢) الاستغراق : أي أن ترفعها وتضع مكانها « كل » نحو : كل حمد هو لله .

<sup>(</sup>٣) الجنس : أي أن ترفعها وتضع مكانها ﴿ جنس ﴾ نحو جنس الحمد لله .

<sup>(</sup>٤) العهد : أي التي للعهد نحو الحمد المعروف لله أو الحمد المعهود لله .

<sup>(</sup>٥) اختار ابن هشام في مغنيه أن اللام للاستحقاق وعرفها بأنها الواقعة بين معنى وذات نحو الحمد لله ... وقال الدسوقي : ما يقرره العلماء من أن لام لله إما للاستحقاق أو لام الملك ، أو لام الاختصاص خطأ ، لأنه لا يصبح أن تكون للملك ، نعم يصح كونها للاختصاص . انظر : مغني اللبيب لابن هشام ومعه حاشية الدسوقي (٢٠١/١ ) .

<sup>(</sup>٦) مثال المركب من القديم والحادث أفعال الله تعالى فمثلًا تسمية المطر رحمة من الله ، والعلاقة بين الرب والمخلوق ...

[ ١٦ ] قوله (على صلاته ) أي : لأجل صلاته ، فعلى للتعليل على حد قوله تعالى ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٨٥] والجار والمجرور متعلق بالحمد (١)، واغتفر الفصل بين المصدر ومعموله بالخبر ، لأن ذلك يغتفر في الجار والمجرور ، وبعضهم جعله خبرًا بعد خبر فيكون المصنف قد حمد أولًا في مقابلة الذات ثم حمد ثانيًا في مقابلة الصلات.

[١٧] أنم إن الصلات بكسر الصاد جمع صلة وهي : العطية بمعنى الشيء المعطى كما هو المتبادر ، أو بمعنى الإعطاء وهو أولى ، لأنه حمد على صفة المولى بلا واسطة ، والحمد على الشيء المعطى حمد على الصفة

بواسطة ، وإنما اختار الحمد المقيد على المطلق ؛ لأن المقيد أفضل من المطلق ، فإنه يثاب على المقيد ثواب الواجب لكونه في مقابلة نعمة ، فهو كأداء الديون . وبعضهم ذهب إلى أن المطلق أفضل (١).

الصلة : | تعريفها

[ ١٨ ] قوله (ثم سلام الله ... ) إلخ يحتمل أن تكون ثم للاستئناف ، ويحتمل أن تكون للعطف ، وعلى الثاني فيحتمل أن تكون للترتيب الذكري وأن تكون للترتيب الرتبي ، لأن رتبة ما يتعلق بالمخلوق من الصلاة والسلام متأخرة ومتراخية عن رتبة ما يتعلق بالخالق من البسملة والحمدلة .

ومعنى سلام اللَّه تحيته اللائقة به ﷺ بحسب ما عنده تعالى كما تشعر به 1[19] سلام الله : إضافته له تعالى ، فالمطلوب تحية عظمى بلغت الدرجة القصوي فتكون معناه | أعظم التحيات ؛ لأنه ﷺ أعظم المخلوقات ، والمراد بالتحية في حقه ﷺ

كما أفاده السنوسي (١) في شرح الجزائرية أن يسمعه كلامه القديم الدال على رفعة مقامه العظيم ، ولم يرتض بعضهم تفسير السلام بالأمان وإن ذكره السنوسي وغيره ، لأنه ربما

من جهة كونه تعالى قديمًا قديم ، ومن جهة إنزال رحمته على عباده حادث ، لأنه كان بعد أن لم يكن . (١) التعلق : كل جار ومجرور أو ظرف منصوب يحتاج إلى ما يتعلق به ولا يصح التعليق إلا بالفعل وما يشبهه ـ وهو ﴿ المصدر والمشتقات ﴾ والمتعلق إما مذكور أو محذوف وجوبًا كالكون العام أو جوازًا كالكون الحاص . (٢) الحمد المطلق أفضل من جهة ، باعتبار أن المحمود عليه أكثر ، أما الحمد المقيد فأفضليته من جهة أنه يثاب على المقيد ثواب الواجب لكونه في مقابلة نعمة .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن يوسف بن الحسين التلمساني ، السنوسي أبو عبد الله ، متكلم ، مشارك في بعض العلوم . من آثاره : متن الرسالة السنوسية في العقائد تفسير ما تضمنته كلمات خير البرية من غامض أسرار الصناعة الطبية . ( انظر : الأعلام ١٥٤/٧ ) .

أشعر بمظنة الخوف مع أن النبي ﷺ بل وأتباعه لاخوف عليهم ، نعم يخاف ﷺ خوف مهابة وإجلال ، ولذلك قال ﷺ : « إني لأخوفكم من اللَّه » (١) .

فإن قيل : إن السلام يؤخر عن الصلاة كما جرى به عرف الاستعمال لآية ﴿ يَـٰٓاَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَمَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [ الأحزاب : ٥٦ ] فما بال المصنف قدمه عليها ، أجيب بأن ذلك لضرورة النظم ، على أنه أشار بلطف إلى أن رتبته التأخير حيث أدخل « مع » على الصلاة وهي تدخل على المتبوع ، يقال : « جاء الوزير مع السلطان » دون العكس.

[ ٢٠] | قوله ( مَعْ صلاته ) بإسكان العين هنا على اللغة القليلة لأجل الوزن وإن كان الأفصح فتحها (٢) . ومعنى صلاته : رحمته المقرونة والملائكة: المالتعظيم كما تشعر به الإضافة إلى ضميره تعالى ، وهذا هو اللائق

صلاة الله تفسيرها بالمقام .

وقيل : هي مطلق الرحمة سواء قرنت بالتعظيم أم لا ، لكن هذا بيان للصلاة في حد ذاتها بقطع النظر عن المقام ، وينبني على هذا الخلاف العطف في قوله تعالى : ﴿ أَوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البقرة: ١٥٧] فعلى الأول يكون من عطف العام على الخاص ، وعلى الثاني من عطف التفسير ، وقد فسر الجمهور الصلاة بأنها من اللَّه الرحمة ومن الملائكة الاستغفار ومن غيرهم ولو حجرًا وشجرًا ومدرًا التضرع والدعاء ، فقد ورد أنها صلت عليه (٣) كما رواه الحلبي (٤) في السيرة وإن اشتهر أنها سلمت عليه فقط ، وإن شئت قلت وهو الأخصر : هي من الله الرحمة ومن غيره الدعاء ، وحينفذ يكون شاملًا للاستغفار وغيره .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٥٠٦٣) ومسلم ( ١٤٠١) من حديث أنس ﷺ ولفظ البخاري « إني لأخشاكم لله » .

<sup>(</sup>٢) تسكين عين ( مع ) لغة غَنْم ، وهو أبو حي من تغلب بن وائل ولغة ربيعة لا ضرورة خلافا لسيبويه . انظر: حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب (٤٤٥/١) .

<sup>(</sup>٣) قوله : « فقد ورد أنها صلت عليه « : أخرجه الترمذي ( ٣٦٢٦ ) من حديث علي ﷺ وقال : حديث غريب ، وصححه الحاكم ( ٦٢٠١٢ ) ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٤) هو : علي بن إبراهيم بن أحمد الحلبي الشافعي أبو الفرج نور الدين ، أصله منها ، ولد سنة ٩٧٥هـ ، توفي سنة ١٠٤٤هـ بمصر ، مؤرخ وأديب ، له تصانيف منها : إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المشهور بالسيرة العلية، وحاشية على شرح المنهج للشيخ الإمام زكريا في فروع الشافعية. ( ٩٧٥ ١٠٤٤هـ.) (الأعلام ١/١٥٢).

[ ۲۱ ] واختار ابن هشام <sup>(۱)</sup> في مغنيه <sup>(۲)</sup> أنها العطف بفتح العين وهو بالنسبة للّه الرحمة ... إلخ .

ويترتب على هذا الخلاف أنها من قبيل المشترك اللفظي على الأول ، وضابطه أن يتحد اللفظ ويتعدد المعنى والوضع ، ومن قبيل المشترك المعنوي على الثاني وضابطه أن يتحد كل من الفظ والمعنى والوضع ، والتحقيق الثاني وإن رجح بعضهم الأول .

انتفاع الانبياء والصحيح أنه ، ينتفع بصلاتنا عليه كباقي الأنبياء (٣) ، لكن لا ينبغي بالصلاة عليهم: التصريح بذلك إلا في مقام التعليم ، كما أشار إلى ذلك بعضهم بقوله :

وصححوا بأنه ينتفع بذي الصلاة شأنه مرتفع لكنه لا ينبغي التصريح لنا بذا القول وذا صحيح وقيل: المنفعة عائدة على المصلي ليس إلا ؛ لأنه ، قد أفرغت عليه الكمالات . وردّ بأنه ما من كمال إلا وعند الله أكمل منه ، والكامل يقبل الكمال ، لكن لا ينبغي للمصلي أن يلاحظ ذلك ؛ بل يلاحظ أنه يتوسل به بين عند ربه في نيل مقصوده .

<sup>(</sup>۱) هو : عبد الله بن يوسف بن أحمد ، أبو الحمد جمال الدين من أئمة العربية ، ولد سنة ٧٠٨هـ ، توفي بمصر سنة ٧٦١ هـ ، من تصانيفه : مغني اللبيب ، وعمدة الطالب في تحقيق تصريف ابن الحاجب ، وشذور الذهب ( انظر الأعلام ١٤٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) هو مغني اللبيب عن كتب الأعاريب للشيخ جمال الدين أبي محمد عبد الله بن يوسف المعروف بابن هشام الأنصاري وهو كتاب منحصر في ثمانية أبواب عني به نفر من العلماء ، وكتبوا عليه حواشٍ شتى منها حاشية الأمير ، وحاشية الدسوقي ، وحاشية الشمني ، وشرح الدماميني .

<sup>(</sup>٣) الراجع: إنه ينتفع لأن الصلاة دعاء ، والدعاء يستجيب الله له خاصة إذا كان متعلقًا بالجناب الأعظم على الراجع: إنه ينتفع لأن الصلاة إنما يتصور بعلو مقامه وزيادة شرفه في الدنيا والآخرة كما أوصى النبي على بأن نسأل له الوسيلة والفضيلة ، قال تعالى : ﴿ وَرَفَتْنَا اللهَ ذِكْ ﴾ وكل كمال يتصور ما هو أكمل منه في حق البشر ولكن ينبغي أن لا يلاحظ المصلي ذلك ؛ لأن ملاحظة ذلك من سوء الأدب ولأن الله سيرده له عشرًا ( أي صلى الله عليه عشرًا ) .

فائدة : حكم الصلاة على النبي ﷺ اختلف فيه على أربعة أقوال :

١ – أنها تجب كل وقت ذكر ، واختاره الحليمي . ٢ – أنها تجب في العمر مرة .

٣ - أنها تجب في كل مجلس مرة وإن ذُكِر فيه مرارًا . ٤ - أنها تجب في أول كل دعاء وآخره .
 وهذا مبنى على أن تعليق الأمر على الشرط يقتضى التكرار ، وفيه ثلاثة مذاهب :

١ - أنه يدل عليه من جهة القياس دون اللفظ . ٢ - يدل بلفظه .

٣ - لا يدل بلفظه ولا قياسًا . راجع تمهيد الإسنوي صـ ٢٨٥ .

وفي كلام المصنف نوع من المحسنات البديعية يسمى بالجناس المحرف : وهو ما تماثل ركناه في الحروف لا في الحركات ، فإنه عبر أولًا بصلاته بكسر الصاد ، ثم عبر بصلاته بفتحها وفي هذا البيت مع ما بعده التضمين.

وهو كما في شرح شيخ الإسلام (١) على الخزرجية تعلق قافية البيت بما بعدها ، وهو مغتفر للمولدين عند بعضهم .

كتابة الصلاة

والسلام في |

وإثبات الصلاة والسلام في صدر الكتب والرسائل حدث في زمن ولاية هشام (٣) ، ثم مضى العمل على استحبابه ، ومن العلماء من يختم بهما صدورالكتب كتابه أيضًا كما في شرح المصنف الصغير .

<sup>(</sup>١) هو : زكريا بن محمد بن أحمد الأنصاري المصري الشافعي أبو يحيى شيخ الإسلام ، القاضي المفسر من حفاظ الحديث ، ولد سنة ٨٢٣ هـ ، توفي سنة ٩٢٦هـ ، من مصنفاته تحفة الباري على صحيح البخاري ، فتح الجليل ، وغاية الوصول في علم الأصول ، ومنهج الطلاب في الفقه ، وشرح ألفية العراقي في المصطلح (انظر : الكواكب السائرة والأعلام ٤٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : هشام بن عبد الملك بن مروان ، من ملوك الدولة الأموية في الشام ، ولد سنة ٧١هـ ، بدمشق وبويع بالحلافة بعد وفاة أخيه يزيد سنة ١٠٥هـ، توفيَ سنة ١٢٥هـ. ( انظر : تاريخ الطبري ٢٨٣/٨ ، وتاريخ الإسلام للذهبي ٥/٠١، والأعلام ٨٦/٨).

٢ - عَلَى نَبِي جَاءَ بالتَّوْحيدِ وَقَدْ خَلا الدِّينُ عَنِ التَّوْحيدِ [ ٢٢ - ٣٢ ]

[ ٢٢] قوله: (على نبي) أي: كائنان على نبي، فالجار والمجرور متعلق بمحذوف خبر المبتدأ، وليس من باب التنازع؛ لأن بعضهم منعه في الجوامد، وإنما عدى الدعاء بعلى مع أن الدعاء إن كان بخير تعدى باللام، وإن كان بشر تعدى بعلى، لأن محل ذلك ما لم يكن بعنوان الصلاة والسلام للفرق الظاهر بين «صلى عليه» و« دعا عليه» إذ الأول لا يفهم منه إلا المسرة، والثاني لا يفهم منه إلا المضرة، وأيضًا في التعبير بعلى إشارة إلى شدة التمكن.

السنبي والنبيء: بالهمز وتركه ، مأخوذ من النبأ وهو الخبر ، لأنه « مخبر » بكسر البغة عن الله تعالى إن كان رسولًا ونبيًّا أيضًا ، فإن كان نبي فقط أخبرنا بأنه نبي ليحترم ، أو « مخبر » بفتحها ؛ لأن جبريل يخبره عن الله تعالى ، أو مأخوذ من النبوة وهي الرفعة ، لأنه مرفوع الرتبة فإنه ما من نبي إلا وهو أفضل من أمته أو رافع رتبة من اتبعه ، فعلى كل « فعيل » صالح لاسم الفاعل واسم المفعول ، وعبر بالنبي ولم يعبر بالرسول إشارة إلى أنه يستحق الصلاة والسلام بوصف النبوة كما يستحقها بوصف الرسالة وموافقة لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَاتِكُمُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيُّ ﴾ [ الأحزاب : ٥٦ ] .

[ ٢٣ ] وعرفوا النبي بأنه إنسان ذكر حر من بني آدم سليم عن مُنفِّر طبعًا ، أُوحِي الله بشرع يعمل به وإن لم يؤمر بتبليغه ، وأما الرسول فيعرف بما ذكر لكن السنبي مع التقييد بقولنا « وأمر بتبليغه » فبينهما العموم والخصوص المطلق ؛ لأن والرسول كل رسول نبي ولا عكس . وجعل بعضهم الرسول أعم ، قال : لأن الرسل تكون من الملائكة .

وقال العلامة السعد التفتازاني (١): هما متساويان ، وقيل : بينهما العموم والخصوص الوجهي لأن « النبي » فقط : من أوحي إليه بشرع يعمل به واختص به ، و« الرسول » فقط : من أُوحِي إليه بشرع يعمل به ويبلغه لغيره ولم يختص بشيء منه ، فإن اختص بالبعض وبلغ البعض فهو نبي ورسول ، وخرج بالإنسان بقية الحيوانات ، وكفر من

<sup>(</sup>۱) هو : مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني سعد الدين ، من أثمة العربية والبيان والمنطق ، ولد سنة ٧١٢هـ ، وتوفي سنة ٧٩٢ هـ ، وقيل : سنة ٧٩١ هـ ، من مصنفاته : المطول في البلاغة ، مقاصد الطالبين ، وشرح المقاصد ، وحاشية على شرح العضد في الأصول ( انظر الأعلام ٢١٩/٧ ) .

قال: « في كل أمة نذير » (١) بمعنى أنه في كل جماعة من الحيوانات رسول .

وأما قولُه تعالَى : ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤]، فهو في أمم البشر الماضية، وخرج بالذكر : الأنثى بناء على أنه يقال لها إنسان .

وقال بعضهم : يقال لها : إنسانة ، كما قال القائل :

إنسانة فتانة بدر الدجى منها حجل

وعليه فتكون الأنثى خرجت بالإنسان ؛ والقول بنبوة مريم وآسية امرأة فرعون وحواء وأم موسى – واسمها « يوحانذ » (٢) بالذال المعجمة – وهاجر وسارة فهو مرجوح (٣) .

قال صاحب بدء الآمالي (١):

(١) قوله : كفر من قال « في كل أمة نذير » وذلك إن كان القائل : ١ – قاصدًا ، ٢ – عالمًا ، ٣ – مختارًا . (٢) ويقال : يوكابد ، ويوغاند ، ويوخاند .

(٣) قال ابن حزم تَعَلَمُهُ : احتج من قال : لا نبوة في النساء بقوله تعالى : ﴿ وَمَا آَرْسَانَـنَا قَبْلَاتَ إِلَا رِجَالًا أَوْسَىٰ إِلَيْهِمْ ﴾ [ الأنبياء : ٧ ] وهذا أمر لا ينازعون فيه إنما نتكلم في النبوة لا في الرسالة ، وليس كل نبي مرسلًا فوجب أن يتوصل إلى معرفة الحق في هذا الباب .

نَقُول : أرسلنا هنا بمعنى يشمل الرسول والنبي كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلْزِيَنَعَ لَوَقِيَعَ ﴾ الحجر : ٢٢ ] أي بعثنا وفي قوله تعالى : ﴿ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ ۖ وَلَا نَهِيَ ﴾ [ الحجج : ٥٢ ] .

قال ابن حزم ﷺ : قد أخبر الله تعالى عن أم موسى الله بالقائها ابنها في اليم ، وقد علمنا ببداءة العقول أنه لو لم تتيقن صحة ذلك الوحي وأنه من قبل الله تعالى لكان رميها في اليم جنونًا وسفهًا .

ونقول: الوحي نوعان: وحي كوني ووحي شرعي ، فالوحي لأم موسى كان كونيًّا كالوحي للنحل أن تتخذ من الجبال بيوتا . وأيضًا قال: وقوله تعالى : ﴿ وَأَشُهُ صِدِيفَ أَنَّ ﴾ [ المائدة : ٧٥ ] ليس بمانع أن تكون نبية إذ قد سمى الله تعالى بعض الأنبياء ﷺ باسم الصديقين .

نقول: نعم ولكن لما سمى الله تعالى إسماعيل باسم الصديق سماه قائلًا ﴿ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴾ [ مريم : ١ ٤ ] ذكره مقترنا بكلمة نبيا وصرح بالنبوة وقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكِنَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ [ مريم : ٤ ٥ ] قال ابن حزم : ذكر ﷺ أم عيسى في سورة كهيعص في جملة الأنبياء ثم قال تعالى ويعقب على ذكره لهم وهي في جملتهم : ﴿ وَلَئِيِّكَ اللَّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّكَ مِن ذُرِيَّةٍ ءَادَمٌ ﴾ وهذا ظاهر جلي فصح أنها نبية نقول : لم يصرح بكونها نبية . وفي الأصول في كون الخطاب للذكر هل يشمل الأنثى أم لا ، خلاف ، والراجح عدم الشمول .

ذكر مريم عرضاً أثناء ذكر عيسى الخلا . لا يدل ذكر اسمها في سياق الكلام على أنها نبية ؛ لأن جبريل الملاة على أنها نبية ؛ لأن جبريل الملاة على أنه ليس برسول ولا نبى .

(٤) صاحب بدء الأمالي هو : علي بن عثمان بن محمد أبو محمد سراج الدين الحنفي ، ناظم قصيدة بدء الأمالي ، فرغ منها سنة ٢٩هـ ، من مصنفاته : نصاب الأخبار لتذكرة الأخيار ، وغرر الأخبار ودرر الأشعار. (انظر : الأعلام ٣١٠/٤ ) . وما كانت نبيًّا قطَّ أنثى ولا عبدًا وشخصٌ ذو فعال أي فعل قبيح .

وخرج بالحر الرقيق ، ولا يرد لقمان ؛ لأنه لم يكن نبيًّا ، بل كان تلميذًا للأنبياء؛ لأنه ورد أنه كان تلميذًا لألف نبي .

وخرج بقولنا : « من بني آدم » الجن والملائكة بناء على أن الإنسان مأخوذ من النوس وهو التحرك ، يقال : ناس إذا تحرك ، فيشمل الجن والملك فيحتاج لإخراجهما بما ذكر ، وأما على أنه مأخوذ من الإنس فيختص ببنى آدم ، فلا يحتاج لإخراجهما بما ذكر .

ولا يرد قوله تعالى : ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلْمَ يَأْتِكُمُّ رُسُلٌّ مِّنَكُمُ ﴾ [ الأنعام : ١٣٠] لأن معناه والله أعلم : ألم يأتكم رسل من بعضكم (١) وهم الإنس ، أو المراد برسل الجن السفراء منهم أي النواب منهم عن الرسل لا رسل من عند الله تعالى .

ولا يرد أيضًا قوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمُلَيِّكَةِ رُسُلًا ﴾ [ الحج : ٧٥ ] لأن معناه والله أعلم : أنهم سفراء بين اللَّه وبين أنبيائه ليبلغوهم عن اللَّه تعالى الشرائع .

وخرج بالسليم عن المنفر: غير السليم عنه ، فمن كان فيه منفر كعمى وبرص وجذام لم يكن نبيًّا ولا رسولًا ، ولا يرد بلاء أيوب وعمى يعقوب ، لأنه أمر ظاهري وليس حقيقيًّا ، ولا يرد أيضًا بناء على أنه حقيقي لطُؤوِّه بعد تقرر النبوة ، والكلام فيما قارنها .

[ ٢٤] وقد اختلف في عدد الأنبياء (٢) فقيل : مائة ألف وأربعة وعشرون ألفًا . النبياء والرسل وقيل : مائتا ألف وأربعة وعشرون ألفًا ، واختلف أيضًا في عدد الرسل مندهم فقيل : ثلاثمائة وثلاثة عشر ، وقيل : وأربعة عشر ، وقيل : وخمسة

عشر . والأسلم الإمساك عن ذلك لقوله تعالى لنبيه ﷺ : ﴿ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقَصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [ غافر : ٧٨ ] واعلم أن التنوين في ﴿ نبي ﴾ للتعظيم ، والإبهام فيه يرفعه ما يأتي في كلامه بعد إن شاء الله تعالى .

[ ٢٥ ] قوله ( جاء ... ) إلخ هذه الجملة صفة لنبي كما هو القاعدة من أن الجمل

<sup>(</sup>١) وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ يَعَرَبُ مِنْهُمَا اللَّؤُلُو وَالْمَرَعَاتُ ﴾ [ الرحمن : ٢٢] والمقصود من بعضهما . (٢) وقد اختلف في عدد الأنبياء . فقد جاء عن أبي ذر ﴿ قال : قلت : يا رسول اللَّه كم عدد الأنبياء ؟ قال : « ثلاثمائة وثلاثة عشر جم عفير » أخرجه ابن حبان ( ٢٨٧/١ . الإحسان ) والحاكم في المستدرك ( ٩٧/٢ ) .

بعد النكرات صفات (١) ، وقد قيد الناظم هذه الجملة بقوله : « وقد خلا الدين عن التوحيد » لأنه حال من فاعل « جاء » والحال قيد (٢) في عاملها فصارت الصفة بهذا الاعتبار مخصصة للموصوف وقاصرة له على نبينا على الله لم يأت نبي بالتوحيد في حال خلو الدين عن التوحيد إلا نبينا على والمراد بالمجيء الإرسال ، فتفسيره به تفسير مراد ؛ لأنه تفسير بالسبب ، فإن الإرسال سبب للمجيء .

وقد أرسله الله تعالى على رأس الأربعين سنة إلى جميع المكلفين من الثقلين (٣): أي الإنس والجن ، سميا بذلك لأنهما أثقلا الأرض ، وقيل : لثقلم الميزانهما بالحسنات ، وخرج بالثقلين الملائكة فإنه لم يرسل إليهم إرسال تكليف بل أرسل إليهم إرسال تشريف ، لأن طاعتهم جبلية لا يكلفون بها ، وهذا هو الذي اعتمده الرملي (١)

[ ۲٦] الثقلين: تعريفهما وإرسالهﷺ إليهما

في شرح المنهاح وقد خالفه الشيخ ابن حجر  $(^{\circ})$  وعبارته بعد قول المصنف : « عبده ورسوله » : « لكافة الثقلين الإنس والجن إجماعًا معلومًا من الدين بالضرورة فيكفر منكره وكذا الملائكة كما رجحة جَمعٌ محققون كالسبكي ومن تبعه وردوا على من خالف ذلك » ... إلى آخر عبارته .

<sup>(</sup>١) نقول: الجمل بعد النكرات صفات، وأيضًا: بعد المعارف أحوال وهي ليست على إطلاق، فالجملة الواقعة بعد المحلى بأل الجنسية أو النكرة المخصصة تعرب حالًا أو صفة مثل: هذا زهر يشمه الناس، حالًا يجوز إعراب جملة – يشمه الناس – صفة لزهر.

<sup>(</sup>٢) الحال قيد في عاملها ووصف لصاحبها . ومثل : جاء الرجل راكبًا ، الحال راكبًا قيد للمجيء ووصف للرجل . (٣) قد ثبت عن ابن عباس الله بعث رسول الله بي لأربعين سنة فمكث في مكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه ، ثم أمر بالهجرة عشر سنين ومات هو ابن ثلاث وستين . أخرجه البخاري ( ٣٨٥ ، ٣٩٠ ) . (٤) هو : محمد بن أحمد بن حمزة شمس الدين الرملي ، فقيه الديار المصرية في عصره ، من تصانيفه : نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ، وغاية البيان في شرح زيد بن رسلان وكلاهما في الفقه . ولد سنة ٩١٩هـ ، وتوفي سنة ٤٠٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٧/٦) .

<sup>(</sup>ه) هو : أحمد بن علي بن حجر الهيثمي المصري السعدي الأنصاري شهاب الدين ، شيخ الإسلام أبو العباس كان بحرًا في الفقه وإمامًا يهتدى به ، ولد سنة ٩٠٩هـ ، وتوفي سنة ٩٧٤هـ ، من مصنفاته : تحفة المحتاج لشرح المنهاج في الفقه ، مبلغ الأرب في فضائل العرب ، الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة . ( انظر : الأعلام ٢٣٤/١) .

قاعدة ذهبية : إذا تعارض قولان لعالم واحد بُبحِث هل هما من قبيل المحمول أو التناقض ، أما إذا كان القولان من عالمين بُوحِث أيهما المعتمد .

والتعبير برأس الأربعين: يفيد أنه بعث عند استكمالها من غير زيادة ولا نقص وهو الصحيح الذي عليه الجمهور ، ولكن هذا لا يتم إلا لو كانت البعثة في شهر الولادة ، مع أن المشهور أنه ولد في ربيع الأول  $^{(1)}$  وبعث في رمضان ، فله حين البعث أربعون سنة ونصف سنة إن كان البعث في رمضان الواقع بعد السنة المتممة للأربعين أو تسعة وثلاثون ونصف إن كان البعث في رمضان الواقع في أثناء السنة المتممة للأربعين ، فمن قال : أربعون سنة ألغى الكسر على الأول وجبره على الثاني .

وقال بعضهم : كان ابتداء الوحي بالمنام في ربيع ومكث ستة أشهر كذلك . ومن قال كان ابتداؤه في رمضان أراد مجيء جبريل يقظة ، فرجع الخلاف لفظيًّا <sup>(٢)</sup> ولا كسر .

[ ۲۷ ] والصحيح أن نبوته ﷺ ورسالته مقترنتان ، وقال ابن عبد البر (۱) وغيره : أرسله الله لما بلغ ثلاثًا وأربعين سنة فكانت النبوة سابقة بنزول ﴿ آقَرَأُ ﴾ [ العلق : ١ ] وكانت الرسالة بأمره بالإنذار لما نزلت آية المدثر ، فهو في زمن فترة الوحي نبي لا رسول . وأجاب القائلون بالأول بأن آية المدثر بيان للمراد من سورة ﴿ آقَرَأُ ﴾ لأن المعنى : اقرأ على قومك ما سنبينه لك .

وإنما كان الإرسال على رأس الأربعين ، لأن العادة المستمرة ، في معظم الأنبياء أو جميعهم كما جزم به – أي بالثاني – كثيرون منهم شيخ الإسلام في حواشي البيضاوي (٤) وإنما استدلوا بالعادة المستمرة ولم يستدلوا بحديث « ما نبئ نبي إلا على رأس الأربعين سنة » (٥)

<sup>(</sup>١) فقد جاء عن جابر وابن عباس أنهما قالا : ولد رسول الله ﷺ يوم الاثنين الثامن عشر من ربيع الأول . وعزاه ابن كثير في البداية والنهاية (٢٦٠/٢) إلى ابن أبي شيبة وقال : كذا رأيته وصوابه الثاني عشر . (٢) الخلاف اللفظي هو : ما لو اطلع كل فريق على ما قاله الآخر لقال به ، وهذا التعريف أولى من تعريفهم بأنه ما لا يترتب عليه أثر .

<sup>(</sup>٣) هو: يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي المالكي ، أبو عمر جمال الدين من كبار حفاظ الحديث مؤرخ ، أديب باحثة يقال له: حافظ المغرب ، ولد سنة ٣٦٨ هـ ، وتوفي سنة ٣٦٨ هـ ، من مصنفاته التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب (انظر : وفيات الأعيان ٣٤٨/٢ ، والأعلام (3) هو : عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي الشيرازي ، أبو سعيد عالم بالفقه والتفسير والعربية والمنطق والحديث ، من مصنفاته : منهاج الوصول إلى علم الأصول ، شرح المطالع في المنطق ، أنوار التنزيل وأسرار التأويل في التفسير . توفي سنة ١٩٥٨هـ ( انظر : طبقات السبكي ٥/٩٥ ، ومعجم المؤلفين ١٧/١ ، ٩٨ ، والأعلام (3) ، ١١٠ ) . (٥) وحديث (3) ما نبئ نبي إلا على رأس الأربعين سنة (3) عده ابن الجوزي في الموضوعات ، ووافقه على عده موضوعا غير واحد كالسخاوي في المقاصد الحسنة ( (3) ) والعجلوني في كشف الحفا ( (3) ) والقاري في الأسرار المرفوعة ( (3) ) ونقل عن السيوطي أنه سكت عليه .

لعد ابن الجوزي <sup>(۱)</sup> له في الموضوعات ، وذكر العلامة الشيخ الأمير <sup>(۱)</sup> والعلامة الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ السماء الشنواني <sup>(۱)</sup> أن الحق أن هذا السن غالب فقط في النبوة ، وإلا فقد نبئ عيسى ورُفعَ إلى السماء قبله وكان عمره ثلاثًا وثلاثين سنة ، ونبئ يحيى صبيًّا بناء على أن الحكم الذي أوتيه صبيًّا : النبوة . اهـ ، ولكن ذكروا في حواشي التفسير نقلًا عن المواهب أن هذا خلاف التحقيق .

وقالوا: الصحيح أن عيسى ما رُفع إلا بعد مضي ثمانين سنة من النبوة وبعد نزوله من السماء يعيش أربعين سنة ، ولا يرد قوله تعالى في حق يحيى ﴿ وَعَاتَيْنَهُ ٱلْمُكُمْ صَبِيّا ﴾ السماء يعيش أربعين سنة ، ولا يرد قوله تعالى حكاية [مريم: ١٢] لأن المراد بالحكم العلم والمعرفة لا النبوة ، ولا يرد أيضًا قوله تعالى حكاية عن عيسى : ﴿ عَاتَنْنِي ٱلْكِئْبُ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٣٠] لأنه من التعبير بالماضي عن المستقبل على حد قوله تعالى : ﴿ أَنَ أَمَّرُ اللَّهِ ﴾ [ النحل: ١] أو المعنى وجعلني نبيًّا في علمه ، هذا ووقع في كلام سيدي على الخواص (أ) : أن النبي تبيء من صغره ، ولعله أراد الكمال والتهيؤ كما ذكره العلامة الأمير ، واللّه أعلم بالحقيقة .

[ ٢٨ ] قوله : ( بالتوحيد ) أي بطلبه وفيه براعة استهلال ، وهي أن يأتي المتكلم التوحيد : العلم بأن الشيء التوحيد : العلم بأن الشيء تعريفه واحد ، وشرعًا : بمعنى الفن المدون فيما سيأتي وهو : علم يقتدر به على

إثبات العقائد الدينية مكتسب من أدلتها اليقينية ، والمراد به هنا الشرعي لا بمعنى الفن المدون فيما سيأتي ، وهو إفراد المعبود بالعبادة مع اعتقاد وحدته والتصديق بها ذاتًا وصفاتًا وأفعالًا ، فليس هناك ذات تشبه ذاته تعالى ، ولا تقبل ذاته الانقسام لا فعلًا ولا

<sup>(</sup>۱) هو : عبد الرحمن بن علي بن محمد أبو الفرج علامة عصره في الحديث ، ولد سنة ٥٠٨هـ ، وتوفي ببغداد سنة ٧٩٥هـ ، من مصنفاته : الأذكياء وأخبارهم ، تلبيس إبليس ، الناسخ والمنسوخ ، والموضوعات الكبرى في الحديث ( انظر : الأعلام ٣١٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن محمد بن أحمد السنباوي الأزهري عالم بالعربية من فقهاء المالكية له أصول مغربية ، ولد سنة ١١٤٥هـ ، وتوفي في القاهرة سنة ١٢٣٢هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح عبد السلام لجوهرة التوحيد ، حاشية على مغني اللبيب . ( انظر : الأعلام ٧١/٧ ) .

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن علي بن منصور الشافعي الأزهري ، فاضل مصري فقيه نحوي ، تولى مشيخة الأزهر ، توفي سنة ١٢٣٣هـ ، من كتبه : حاشية على شرح اللقاني على جوهرة التوحيد ، مختصر البخاري لابن أبي حمزة . (انظر : الأعلام ٢٩٧/٦) .

<sup>(</sup>٤) على الخواص هو : شيخ الإمام عبد الوهاب الشعراني صاحب الميزان الكبرى ، ولواقح الأنوار القدسية ، توفي سنة ٩٧٥هـ ، فشيخه من رجال القرن العاشر كان أميًا يحفظ القرآن وله اطلاع دقيق على السنة النبوية المشرفة ، جمعت له فتاوى وطبعت مرات بعنوان درة الغواص في فتاوى سيدي على الحنواص .

وهمًا ولا فرضًا مطابقًا للواقع ، ولا تشبه صفاته الصفات ، ولا تعدد فيها من جنس واحد بأن يكون له تعالى قدرتان مثلًا ، ولا يدخل أفعاله الاشتراك ؛ إذ لا فعل لغيره سبحانه خلقًا ، وإن نسب إلى غيره كسبًا .

وقيل: هو إثبات ذات غير مشبهة للذوات ولا معطلة عن الصفات ، خلافًا للمعتزلة المعطلين للذات عن الصفات الوجودية ، فإن قيل : جاء عليه بغير التوحيد ، فلم اقتصر الناظم على التوحيد ؟ أجيب بأنه خصه لأنه أشرف العبادات ويليه الصلاة كما في حديث أبي سعيد (١) « إن الله تعالى لم يفرض شيئًا أفضل من التوحيد والصلاة » ، ولو كان شيء أفضل منه لافترضه على ملائكته منهم راكع ومنهم ساجد (١) .

علم التوحيد: والحد السابق هو أحد المبادئ العشرة المنظومة في قول بعضهم:

إِنَّ مَبَادِئُ كُلِّ فَنِّ عَشْرَه الحَدُّ والموضوع ثم الشغره وفضلة ونسبة والواضع والاسم الاستمداد حكم الشارع مسائلٌ والبعض بالبعض اكتفى ومن درى الجميع حاز الشرفا فحد هذا الفن لغةً واصطلاحًا تقدم.

وموضوعه : ذات الله تعالى من حيث ما يجب له وما يستحيل وما يجوز ، وذات الرسل كذلك ، والممكن من حيث إنه يتوصل به إلى وجود صانعه ، والسمعيات من حيث اعتقادها .

وثمرته : معرفة اللَّه بالبراهين القطعية والفوز بالسعادة الأبدية .

وفضله : أنه أشرف العلوم لكونه متعلقًا بذاته تعالى وذات رسله وما يتبع ذلك ، والمتعلق بكسر اللام يشرُف بشرف المتعلق بفتحها .

ونسبته : أنه أصل العلوم الدينية وما سواه فرع ، وما أحسن قول القائل : أيها المغتدي لتطلب علمًا كل علم عبد لعلم الكلام

<sup>(</sup>١) هو : الإمام المجاهد ، فقيه المدينة ، وأحد حفاظ الصحابة ، سعد بن مالك بن سنان ، من أهل بدر ، واستشهد أبوه مالك يوم أحد ، وشهد أبو سعيد الخندق وبيعة الرضوان ، له ١١٧٠ حديثًا وتوفي سنة ٢٤هـ (انظر : سير أعلام النبلاء ٢٠٠٤ ، والإصابة ٣٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الديلمي في الفردوس ( ٦١٠ ) ، أخرجه السيوطي في الجامع الكبير ( ١٧٥/١ ) .

تطلب الفقه كي تصحح حكمًا ثم أغفلت منزل الأحكام وواضعه: أبو الحسن الأشعري (١) ومن تبعه ، وأبو منصور الماتريدي (١) ومن تبعه ، بعنى أنهم دونوا كتبه وردوا الشبه التي أوردتها المعتزلة ، وإلا فالتوحيد جاء به كل نبي من لدن آدم إلى يوم القيامة واسمه علم التوحيد ؛ لأن مبحث الوحدانية أشهر مباحثه . ويسمى أيضًا : علم الكلام لأن المتقدمين كانوا يقولون في الترجمة عن مباحثه الكلام في كذا ، أو لأنه قد كثر الاختلاف في مسألة الكلام ، وذكر بعضهم أن له ثمانية أسماء . واستمداده : من الأدلة العقلية والنقلية .

وحكم الشارع فيه: الوجوب العيني على كل مكلف من ذكر وأنثى . ومسائله: قضاياه الباحثة عن الواجبات والجائزات والمستحيلات .

وهذه المبادئ هي التي تسمى مقدمة العلم ؛ لأنها اسم لمعان يتوقف عليها الشروع في المقصود .

[ ٢٩] قوله ( وقد خلا ...) إلخ أي والحال أنه قد خلا ... الخ ، فالواو للحال ، وعبارته تقتضي أن ما عليه عبدة الأصنام يسمى دينًا وهو كذلك ؛ لأن الدين ما يُتَدَيَّن به ولو باطلًا فهو يطلق على الدين الحق وعلى الدين الباطل ، كما يدل له قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسَلَامِ دِينًا فَلَن يُقبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران : ٨٥] وقد وقع في بعض النسخ «عرا » بدل «خلا »وفيه نظر ؛ لأنه يقال : عرا يعرو كعلا يعلو ، بمعنى أصاب . ومنه قول الشاعر :

وإني لتعروني لذكراك هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ويقال: عَرى يَعرى كعلم يعلم بمعنى خلا، والمناسب هنا الثاني لا الأول، إلا أن يوجه بأن «عرا» في كلامه بفتح الراء المقلوب عن كسرها، والأصل: عَرِي كعلم، قلبت الكسرة فتحة لمناسبة الوزن فتحركت الياء وانفتح ما قبلها قُلبت ألفًا؛ فصار: عرا كرأى، ولذلك قال المصنف في شرحه الصغير بعد أن شرح على نسخة «خلا» ما نصه: هذه النسخة الواقعة هنا أخبرني بعض أصحابنا الموثوق بهم أنه أخذها عني كذلك،

<sup>( )</sup> هو : علي بن إسماعيل بن إسحاق أبو الحسن من نسل الصحابي أبي موسى الأشعري . مؤسس مذهب الأشاعرة ومن أئمة المتكلمين ، ولد سنة ٢٦هـ، وتوفي ببغداد سنة ٣٢٤ هـ ، من مصنفاته : إمامة الصديق ، الرد على المجسمة ( انظر : طبقات الشافعية ٢٤٥/٢ ، الأعلام ٢٦٣/٤) .

<sup>( )</sup> هو : محمد بن محمد بن محمود أبو منصور الماتريدي إمام المتكلمين عرف بإمام الهدى ، توفي سنة ٣٣٣ هـ في بسمر . ومن مصنفاته : التوحيد ، أوهام المعتزلة . ( انظر : الجواهر المضية ١٣٠/٢ ، الأعلام ١٩/٧) .

وضمن « خلا » معنى « تجرد » فعداه بعن ، ووجهنا نسخة عرا في الشرحين أي الكبير والمتوسط ، ومراده ببعض الأصحاب : الشيخ اليوسي (١) كما وجد في بعض الهوامش الصحيحة .

[٣٠] | قوله ( الدين ) يطلق لغة على عدة معان منها : الطاعة والعبادة والجزاء الدين: | والحساب ، ولهم فيه اصطلاحًا تعريفان ؛ أحدهما مختصر : وهو ما تعريفه مرعه الله تعالى على لسان نبيه من الأحكام ، وسمي دينًا لأننا ندين له

وننقاد ، ويسمى أيضًا ملة من حيث إن الملك يمليه على الرسول وهو يمليه علينا ، ويسمى شرعًا وشريعة من حيث إن اللَّه شرعه لنا : أي بينه لنا على لسان النبي ، فاللَّه هو الشارع حقيقة ، والنبي شارع مجازًا .

وثانيهما مطول : وهو وضع إلهي سائق للوي العقول السليمة باختيارهم المحمود إلى ما هو خير لهم بالذات فقولهم : « وضع » أي موضوع ، فهو مصدر بمعنى اسم المفعول: أي شيء موضوع بقطع النظر عن أن يكون حكمًا أو غيره لأجل الإخراجات الآتية ، ودخل المجاز التعريف لشهرته .

وقولهم : « إلهي » أي منسوب للإله وهو الله تعالى ، وخرج به عن الوضع البشري ظاهرًا وإلا فالواضع لجميع الأشياء هو اللَّه في الحقيقة ، وذلك نحو الرسوم السياسية أي القوانين التي ترجع إليها سياسة العالم : كعلم إصلاح المنزل وحسن العشرة مع الأهل والإخوان ، والأوضاع الصناعية كالنجارة والقزازة وغير ذلك ، وقد كانت الحكماء القدماء يؤلفون كتبًا في سياسة الرعية وإصلاح المدن فيحكم بها ملوك من لا شرع لهم ، فإنه وإن كان الخالق لكل الأشياء هو اللَّه تعالى إلا أن البشر لهم في هذه كسب.

لا يقال : يلزم على ذلك أن أحكام الفقه الاجتهادية ليست من الدين لأن البشر -أعنى المجتهدين - لهم فيها كسب وإنما منه ما ورد نصًّا لا خلاف فيه ، لأنا نقول : هي من الدين قطعًا وهي موضوع إلهي ، غاية الأمر أنه يخفي علينا ، والمجتهدون يعانون إظهارها والاستدلال عليها بقواعد الشرع ولا مدخل لهم في وضعها .

وقولهم : « سائق » أي باعث وحامل ؛ لأن المكلف إذا سمع ما يترتب على فعل الواجب من الثواب أو على فعل الحرام من العقاب انساق إلى فعل الأول وترك الثاني ،

<sup>(</sup>١) هو : الحسن بن مسعود بن محمد أبو علي نور الدين اليوسي ، فقيه مالكي وأديب ، لقب بصاعقة المغرب، ولد سنة ١٠٤٠ هـ ، وتوفي سنة ١١٠٢ هـ ، من مصنفاته : المحاضرات ، حاشية على شرح السنوسي. ( انظر : تاريخ الجبرتي ٦٨/١ ، الأعلام ٢٢٣/٢ ) .

هكذا قالوا .

وخرج به الوضع الإلهي غير السائق كإنبات الأرض وإمطار السماء ، وبحث في ذلك بأنه سائق لإصلاح المعاش ، فالأحسن التمثيل لغير السائق بالوضع الإلهي الذي لا اطلاع لنا عليه ، كالذي تحت الأرضين فإن ما لا نعرفه لا يسوقنا لشيء .

وقولهم: «لذوي العقول السليمة » أي لأصحاب العقول السليمة من الكفر ، والمراد سائق لهم فقط ، وخرج به ما يسوقهم وغيرهم من الحيوانات كالأوضاع الطبيعية التي يهتدي بها الحيوانات وهي الإلهامات التي تسوق الحيوانات ، لفعل منافعها كنسج العنكبوت واتخاذ النحل بيوتًا ، واجتناب مضارها كنفر الشاة من الذئب وغير ذلك .

وقولهم: « باختيارهم المحمود » خرج به الأوضاع السائقة لهم لا باختيارهم ، أو باختيارهم ، أو باختيارهم المذموم ، فالأولى كالآلام السائقة للأنين رغمًا ، وكالوجدانيات كالجوع والعطش فإنهما يسوقان إلى الأكل والشرب قهرًا ، والثانية كحب الدنيا فإنه وضع إلهي يعث ذوي العقول إلى ترك الزكاة باختيارهم المذموم ، ومتى كان الاختيار محمودا لا يسوق إلا إلى خير .

فقولهم: «إلى ما هو خير لهم » إنما ذكروه توصلا لقولهم « بالذات » فهو متعلق بخير ، وذلك الخير الذاتي عبارة عن السعادة الأبدية والقرب من رب البرية ، وخرج بذلك صنعتا الطب والفلاحة فإنهما وإن تعلقتا بوضع إلهي سائق لذوي العقول باختيارهم المحمود ، لكن لا إلى الخير الذاتي بل إلى صنف من الخير وهو حفظ صحة أبدانهم بالحكمة والعقاقير أي أجزاء الأدوية وبنحو الأغذية . وحاصل هذا التعريف مع طوله أن الدين هو الأحكام التي وضعها الله الباعثة للعباد إلى الخير الذاتي .

[٣١] علامات ( فائدة ) أمور الدين أربعة كما قاله النووي : أي علامات وجوده . وقد وجود الدين نظمها بعضهم فقال :

أَمُورُ الدِّيْنِ صِدْق قَصْدِ وَفَا العَهْدِ وَتَرْك لمنهيٍّ كَذَا صِحَّة العَقْد فصدق القصد : أداء العبادة بالنية والإخلاص ؛ ووفاء العهد الإتيان بالفرائض . وترك المنهي : اجتناب المحرمات . وصحة العقد : جزمه بعقائد أهل السنة .

[ ٣٢ ] قوله (عن التوحيد ) متعلق بـ « خلا » ، والمراد بالتوحيد هنا : التوحيد اللغوي وفيما مرَّ على اللغوي وهو العلم بأن الشيء واحد ، وبحمَّل التوحيد هنا على اللغوي وفيما مرَّ على الشرعي اندفع الإيطاء وهو اتحاد القافيتين لفظًا ومعنى فيما دون سبعة أبيات ، ورُدَّ ذلك

بأن الدين إنما عرا عن التوحيد الشرعي ، فالحق أن التوحيد في الموضعين شرعي ، ولا يرد أن في كلامه إيطاء إلا إذا كانت هذه المقدمة من مشطور الرجز .

أما إذا كانت من تامه فلا إيطاء ، لما علمت من أنه اتحاد القافيتين ، وقافية البيت لا تكون إلا آخره ، أما آخر الشطر الأول فليس بقافية .

قال شيخ الإسلام: خرج بتكرير القافية تكرير غيرها كتكرير آخر النصف الأول مع آخر البيت فليس بإيطاء ، ولو سلم أن في كلام المصنف إيطاء فهو جائز للمولَّدين كما هو جائز لغيرهم ، وعلى اختلاف التوحيد في الموضعين يكون في الكلام الجناس التام وهو اتفاق الكلمتين لفظًا لا معنى .

٣ - فَأَرْشَدَ الخُلْقَ لِدينِ الحَقِّ بِسَيْفِهِ وَهَدْيِهِ لِلْحَقِّ [ ٣٣ - ٤٠ ]

[ ٣٣ ] | قوله : ( فأرشد الخلق .. ) إلخ معطوف على « جاء بالتوحيد » فيقتضى أن النبي علي أرشد الخلق بالسيف عقب الإرسال ؛ لأن الفاء تقتضي التعقيب متى شرع مع أن الجهاد لم يشرع بفور الإرسال بل بعد الهجرة بسنة ، لأنه شُرع في صفر من السنة الثانية من الهجرة كما نبه عليه الحلبي في السيرة (١) ، وقد يقال : التعقيب في كل شيء بحسبه . ونوقش في ذلك بأنه لا يقال ذلك إلا إذا كان المذكور لا يمكن وجوده قبل مضي المدة التي بينه وبين

الجهاد : فــاء ا التعقيب : أحكامها

المعطوف عليه ، كما في «تزوج زيد فولد له » وهنا الجهاد يمكن حصوله قبل هذه المدة .

وأجاب بعضهم بأن الجهاد غير ممكن قبل هذه المدة من حيث عدم الإذن فيه . قال الشهاب الملوي (٣): ويمكن التعقيب الحقيقي بالنظر لقوله: «وهديه للحق » لأن الإرشاد بالهدى كان عقب الإرسال ، فلم يتأخر عليه عن الإرشاد لحظة ما . ومعنى الإرشاد الحقيقي : تصييرهم راشدين أي مهديين وفسروه مجازًا (٣) ، بالدلالة ، فإن حمل على الأول كان خاصًا بمن آمن ، وإن حمل على الثاني كان عامًا لمن آمن ولمن كفر .

[ ٣٤] وقوله: ( الخلق) أي جميع الثقلين الإنس والجن إجماعًا ، وكذا الملائكة بناءً على أنه مرسل إليهم إرسال تكليف ، والراجح أنه مرسل إليهم إرسال تشريف كما تقدم لك تحريره ، وإن رجح بعضهم هنا خلافه . وأما إرساله إلى سائر الحيوانات فإرسال تشريف قطعًا .

فإن قلت : كيف يستقيم العموم في الخلق مع أنه عليه لم يرشد من لم يجتمع به ، قلت: الإرشاد أعم من أن يكون بنفسه كمن اجتمع به أو بواسطة كمن جاء بعده أو كان في زمنه ولم يجتمع به . وقد قال ﷺ: «ليبلغ الشاهد منكم الغائب ، فرب مبلغ

<sup>(</sup>١) انظر: السيرة الحلبية ٣٤٣/٢ ، وسيرة ابن هشام ١/٥٩٠.

<sup>(</sup> ٢) هو : أحمد بن عبد الفتاح بن يوسف الملوي أحد كبار علماء الأزهر ومحققيهم ، سادت تصانيفه واعتمد شروحه العلماء ودرسوها واعتنوا بها . ولد سنة ١٠٨٨هـ ، وتوفى ﷺ سنة ١١٨١هـ . من مصنفاته : شرح على متن السلم للأخضري في المنطق مشهور (ط) ، شرح على السمرقندية في الاستعارات مشهور (ط) . ( انظر : الأعلام ١٥٢/١ ، معجم المطبوعات ١٧٧٩ ) .

<sup>(</sup>٣ المراد بالحقيقة والمجاز هنا العقليان ، لأن إسناد الشرع بمعنى التبيين للَّه تعالى من باب إسناد الشيء لما هو له فهو حقيقة عقلية ، وإسناده إلى النبي ﷺ من باب إسناد الشيء لغير ما هو له ، فهو مجاز عقلي لأن بيان الأحكام بالقرآن والآتي به هو الله تعالى فهو المبين حقيقة ، ولما كان القرآن منزلا على النبي ﷺ كان طريقًا في البيان بمعنى تبيين الأحكام لكونه طريقًا فيه . أ . هـ الأجهوري .

أوعى من سامع » <sup>(١)</sup> .

[ ٣٥ ] وقوله : ( لدين الحق ) متعلق بأرشد ، ومادة الإرشاد تتعدى باللام كما تتعدى بعلى ، ومن الدلالة فسر اللام بعلى ، ومن أبقى الإرشاد بالدلالة فسر اللام بعلى ، ومن أبقى الإرشاد على معناه الحقيقي أبقى اللام على حقيقتها ، فإنه يقال : أرشدني لكذا .

[ ٣٦ ] والمراد من الحق هنا : الله تعالى ، لأنه اسم من أسمائه تعالى ، ومعناه المتحقق وجوده دائمًا وأبدًا ، بحيث لا يسبقه عدم ولا يلحقه عدم ، ويصح أن يراد بالحق هنا ما طابقه الواقع ، وإضافة الدين للحق على الأول على معنى اللام وعلى الثاني للبيان : أي لدين هو الأحكام الحقة .

[ ٣٧] قوله: (بسيفه) يحتمل أن يكون متعلقًا بحال محذوفة من فاعل أرشد: أي أرشد الخلق لدين الحق في حال كونه متلبسًا بسيفه أو حال كونه ملجمًا لهم بسيفه، لأن الإرشاد والدلالة ليسا بالسيف حتى تكون الباء للتعدية بل باللسان قطعًا، وهذا إذا جعل أرشد بمعنى دل، أما إذا جعل بمعنى صيَّرهم راشدين على أن المراد بالخلق أمة الإجابة فالباء للسببية وإضافة سيف للضمير لأدنى ملابسة، لأن المراد بالسيف السيف الذي جاء بمشروعية مقاتلة أعداء الله به، سواء كان بيده أو بيد من تبعه ولو إلى يوم القيامة، والمراد بالسيف: آلة الجهاد التي يباح قتال الحربيين بها، حتى الحجارة فقد رمى على الحجر في يوم أحد، ففي كلام المصنف مجاز مرسل من إطلاق الخاص وإرادة العام، فهو من باب عموم المجاز: أي المجاز العام الشامل للحقيقة والمجاز.

[ ٣٨ ] لأنه ورثه عن أبيه ، ومنها « القضيب » بالقاف والضاد ، ومنها « ذو السيف ملكه الفقار » بفتح الفاء وكسرها ، ومنها غير ذلك ، وقد دفع المائية لعكاشة (٢) الفقار » بفتح الفاء وكسرها ، ومنها غير ذلك ، وقد دفع المائية لعكاشة (٢) المخلل حطب حين انكسر سيفه يوم بدر (٣) وقال : اضرب به ، فعاد في يده سيفًا صارمًا طويلًا أبيض شديد المتن فقاتل به .

[ ٣٩ ] قوله : ( وهديه للحق ) عطف على « سيفه » فيصير التقدير : وأرشدهم بهديه للحق ، لكن يلزم عليه تهافت ، إذ التقدير : ودلهم بدلالته ، إلا أن تجعل الباء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري بهذا اللفظ كتاب الحج باب الخطبة أيام منى ١٧٦/٢ ، (١٧٤١) من حديث أبي بكر ﷺ . (٢) هو : عكاشة بن محصن بن حرثان الأسدي ، صحابي من أمراء السرايا ، شهد المشاهد كلها مع النبي علي الله تقل في حروب الردة ببزاخة سنة ١٢هـ ( انظر : حلية الأولياء ١٢/٢ ، والأعلام ٢٤٤/٤ ) . (٣) ذكره ابن هشام في السيرة ( ١٣٧١ ) عن ابن إسحاق معلقًا ، وأسنده الواقدي في المغازي ( ١٣٧١ ) .

للتصوير، فتحصل أن الباء من حيث دخولها على السيف للملابسة (١) أو للسببية كما تقدم بيانه ، ومن حيث دخولها على هديه للتصوير ، وبعضهم حمل الهدى على القرآن والسنة ، فقد كان عِلِيَّة يراسل الناس أولًا بالقرآن والدعوة للإسلام ، فإن أجابوا للإسلام فظاهر ، وإلا أعلمهم بالتهيؤ للجهاد ، وهكذا خلفاؤه وأصحابه من بعده .

[ ٠ ٤ ] | والمراد بالحق هنا : ما طابقه الواقع إن أُريد بالحق الأول اللَّه تعالى ، أو المراد المحمق به هنا اللَّه تعالى إن أريد به في الأول ما طابقه الواقع ، فليس في كلام والباطل: المصنف إيطاء ، بل فيه الجناس التام ، وفيه ما تقدم من أنها ليست من

تعريفهما المشطور.

واعلم أنهم فسروا الحق بأنه: الحكم الذي طابقه الواقع ، وضده الباطل ، وفسروا الصدق بأنه : الحكم الذي طابق الواقع ، وضده الكذب ، فأسندوا المطابقة في تفسير الحق إلى الواقع، وفي تفسير الصدق إلى الحكم (٢) ؛ وذلك أن المطابقة وإن كانت مفاعلة من الجانبين إلَّا أنه لمَّا كان الحق مأخوذًا من حق الشيء ثبت ، والثابت إنما هو الواقع ، ناسب أن تنسب المطابقة في جانب الحق إلى الواقع ، بخلافه في الصدق . واختار بعض المحققين أن الحق والصدق شيء واحد وهو مطابقة الخبر للواقع ، لأن الواقع شيء ثابت في نفسه يقاس عليه غيره ، والمراد بالواقع : علم اللَّه تعالى ، وقيل اللوح المحفوظ ، وقيل غير ذلك .

فإن قيل : لم قدم الناظم السيف على الهدى مع أن الهدى سابق على الجهاد لأنه لم يشرع إلا بعد الهجرة كما علمته مما سبق ، ولاشك أنه عِلَيْتُم هدى قبلها .

أجيب: بأنه قدم السيف اهتمامًا بالجهاد وإشارة إلى أن ما جاء به لا يظهر إلا بالجهاد خصوصًا في مبدأ دعوته ، وعلى أن الواو لا تفيد ترتيبًا (٣) على الصحيح .

(١) المعنى على الملابسة : أرشد الخلق أي دلهم متلبسًا عند ذلك بسيفه إرشادًا مصورًا يهديه ، ويرد عليه أن الواو حينفذ لا تكون لتشريك ما بعدها مع ما قبلها في الحكم ، لأن حكم ما قبلها كونه متلبشا عند الإرشاد وما بعدها ليس بهذا الحكم بل هو تصوير للإرشاد ، والمعنى على جعلها للسببية : أرشد الخلق أي صيرهم راشدين بسبب سيفه إرشادا مصورًا بهديه ، ويرد عليه ما تقدم بعينه ، ويرد عليه أيضًا أن الإرشاد حينئذ بمعنى التصيير راشدين ، وهو بهذا المعنى لا يصور بالهدي، فتعين حمل الهدي على القرآن والسنة، وحينئذ تكون الباء للسببية بالنظر إلى السيف والهدي جميعًا. (٢) قوله: ﴿ وَفُسَرُوا ﴾ المذكور في علم المعاني أن صدق الخبر مطابقة حكمه للواقع ، فالصدق هو مطابقة الحكم للواقع لا الحكم المطابق للواقع . وفرق بين مطابقة الحكم والحكم المطابق ، والمناسب لهذا حمل الحق الذي أريد الفرق بينه وبين الصدق على معناه المصدري وهو المطابقة ، لأن الحق يستعمل مصدرًا ، والمحشى حمله على أنه اسم فاعل وفسره بما طابقه الواقع وهما معنيان صحيحان ، إلا أن المناسب منهما هنا الأول ليتحد مع الصدق في أن كلًّا منهما مطابقة وإن كانت المطابقة في جانب الصدق تُستند إلى الحكم فيقال : مطابقة حكم الخبر الواقع ، والحق مطابقة الواقع للحكم . اهـ أجهوري . (٣) حيث إن الواو تفيد مطلق الجمع .

٤ - مُحَمَّدُ الْعَاقِبُ لِرُسْل رَبهُ وَآلِه وَصَحْبِه وَحِزبِه [ ١١ - ٤٧ ]

[ { } ]

قوله: ( محمد ) بحذف تنوينه للوزن كتسكين باء العاقب ويجوز في اللفظ الشريف أوجه الإعراب الثلاثة : الرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف :

الفرق بين أحسم الله أي هو محمد ، وهذا هو الأولى من جهة التعظيم ، ليكون الاستم ومحمد الشريف مرفوعًا وعمدة كما أن مدلوله مرفوع الرتبة وعمدة الخلق، والنصب على أنه مفعول لفعل محذوف ، والتقدير : أعنى محمدًا أو نحو ذلك ، لكن النصب لا يساعده الرسم إلا على طريقة من يرسم المنصوب بصورة المرفوع والمجرور ، والجر على أنه بدل أو عطف بيان (١) ، لكن يرد على أنه بدل : أن القاعدة أن المبدل منه

في نية الطرح والرمي ، فيقتضي جعله بدلًا : أن وصف النبوة في نية الطرح والرمي مع أنه مقصود ، ويجاب عنه بأن القاعدة أغلبية أو أن ذلك بالنظر لعمل العامل ، ويرد على أنه عطف بيان أنه يشترط أن يكون عطف البيان موافقا للمتبوع تعريفًا وتنكيرًا ، ويجاب عنه بأنه جرى على رأي الزمخشري القائل بعدم اشتراط ذلك (٢) ، و« محمد » علم منقول من اسم مفعول الفعل المضعف العين : أي المكرر العين ، ولذلك كان أبلغ من محمود ، فهذا الاسم يفيد المبالغة في المحمودية كما أن «أحمد » يفيد المبالغة في

حَمد ، بالبناء للمفعول في الأول وللفاعل في الثاني ، وهذا الاسم أشرف أسمائه ﷺ . قال ابن العربي (٣) نقلًا عن بعضهم : إن لله تعالى ألف اسم ، وللنبي عليه أفضل

الحامدية بحسب أصله لأنه كان أفعل تفضيل ، فهو عِلَيْنَ أجل من مُحمد وأعظم من

<sup>(</sup>١) الفرق بين البدل وعطف البيان : البدل مقصود ، والعطف غير مقصود ، وكل عطف بيان يصح إعرابه بدل كل من كل ولا عكس لأن البدل قد يكون ضميرًا فقد لا يطابق المبدل منه ، وعطف البيان تابع جامد غالبًا ليس من لفظ متبوعه ، ولكنه من معناه يوضح المتبوع المعرفة ويخصص النكرة .

<sup>(</sup>٢) ذهب الزمخشري إلى أنه لا يشترط في عطف البيان أن يكون موافقًا للمتبوع تعريفًا ، وتنكيرًا ، وعلى ذلك أعرب قوله تعالى : ﴿ مَّقَامُ إِرَهِمِيرٌ ﴾ عطف بيان من قوله تعالى : ﴿ يَايَكُ ۚ بِيَنَتُ ۗ ﴾ .

قال ابن هشام : وأما قول الزمخشري إن مقام إبراهيم عطف على ﴿ مَايَنَتُ بَيِّنَكُ ۗ ﴾ « فسهو » . ويجاب عنه بأنه أطلق العطف ، وأراد البدل بجامع أن كُلًّا مبين فهو مجاز . انظر : مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام وعليه حاشية الدسوقي (١٣٨/٢) .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن عبد الله بن محمد المعافري الإشبيلي ، أبو بكر المالكي ، القاضي الفقيه ، ومن حفاظ الحديث ، ولد سنة ٤٦٨هـ ، بلغ رتبة الاجتهاد ، صنف كتبًا في الحديث والفقه والأصول والتاريخ ، من مؤلفاته : أحكام القرآن ، عارضة الأحوذي شرح سنن الترمذي ، والعواصم من القواصم ، توفي سنة ٥٤٣ هـ . (انظر : وفيات الأعيان ٤٨٩/١ ، والأعلام ٢٣٠/٦ ) .

الصلاة والسلام كذلك ، وهي توقيفية باتفاق ، وأما أسماؤه تعالى ففيها خلاف ، والراجح أنها توقيفية ، والفرق بينهما أنه ﷺ بشر ، فربما تسوهل في شأنه

فأطلق عليه مالا يليق ، فسدت الذريعة باتفاق . وأما مقام الألوهية فلا معناهما التجاسر عليه ، فلذلك قيل بعدم التوقيف . والمسمى له عليه بهذا الاسم

ومحمد :

جده على الصحيح ، وقيل أمه ، ومُجمعَ بأنها أشارت عليه بتسميته محمدًا بسبب ما رأته من أن شخصًا يقول لها: فإذا ولدتيه فسميه محمدًا ، فلما أخبرته بذلك سماه محمدًا رجاء أن يُحمد في السماء والأرض ، وقد حقق اللَّه تعالى رجاءه كما سبق في علمه ، والمسمى له به في الحقيقة هو اللَّه تعالى ، لأنه أظهر اسمه قبل ولادته عِلَيْتُم في الكتب ، وألهم جده بذلك فهو بتوقيف شرعى .

[ ٤٢ ] قوله : ( العاقب ) نعت لمحمد وهو الذي يأتي في العقب ، وفسروه بأنه الذي يحشر الناس على قدمه : أي طريقه وشرعه ، ففي الحديث «أنا العاقب فلا نبي بعدي » (١) أي تبتدأ نبوته ، فلا ينافي نزول عيسى في آخر الزمان ووجود الخضر وإلياس الآن (٢٠) ، وإنما كان عِينَ هو العاقب ليكون شرعه ناسخًا لغيره من الشرائع لا العكس ، ولأنه الثمرة العظمي ، إذ هو المقصود من هذا العالم والثمرة في الأشياء تأتي آخرها ، وأنشدوا :

نعم ما قال سادتنا الأول أول الفكر آخر العمل فإن قلت : حاصل معنى العاقب أنه الخاتم للرسل وحينئذ يلزم التكرار مع قول

<sup>=</sup> فائدة : من الكتب المصنفة في أسماء الرسول عليه :

١ -- الرياض الأنيقة في أسماء خير الخليقة للسيوطي .

٢ - ابن دحية له كتاب في أسماء النبي ﷺ .

٣ - أسماء النبي ليوسف النبهاني .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري « كتاب المناقب » باب وما جاء في أسماء رسول اللَّه ﷺ ١٢٩٢٦/٣ رقم ٣٣٣٩ ، ومسلم « كتاب الفضائل » باب في أسمائه على المعالم على المسند على ١٨٢٨/٤ على المسند ٨٠/٤ من حديث جبير بن مطعم .

<sup>(</sup>٢) أما الخضر فقد اختلف في نسبه ، وكونه نبيًا ، وفي طول عمره ، وفي بقاء حياته ، وعلى تقدير بقائه إلى زمن النبي ﷺ وحياته بعده ، فهو داخل في تعريف الصحابي على أحد الأقوال .

وأما إلياس فلا خلاف في كونه نبيا لقوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ، وأما عن حياته فقد روى ابن شاهين بسند ضعيف إلى خصيف قال: قال أربعة من الأنبياء أحياء اثنان في السماء: عيسى وإدريس ، واثنان في الأرض : الحضر وإلياس ، فأما الخضر فإنه في البحر ، وأما صاحبه فإنه في البر . انظر : الحلاف في الحضر وإلياس في الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر ( ١١٤/٢ ~ ١٣٧ طبعة السعادة ١٣٢٣ هـ ) .

المصنف ( لرسل ربه ) لأن التقدير الخاتم للرسل لرسل ربه . قلت : يدفع ذلك بارتكاب التجريد (١) بأن يراد بالعاقب الخاتم فقط .

[ ٤٣ ] قوله : (لرسل) بسكون السين للوزن ، وإن جاز في غير ما هنا الضم أيضا ، فإن قيل : كما أنه على ألم الله على الرسل هو خاتم للأنبياء ، فلم اقتصر المصنف على الأول مع أنه لا يلزم من ختمه للرسل ختمه للأنبياء إذ لا يلزم من ختم الأخص ختم الأعم ؟ أجيب بثلاثة أجوبة :

الأول : أن المراد بالرسل الأنبياء ، فقد أطلق الخاص وأراد العام مجازًا مرسلًا . الثاني : أن في الكلام اكتفاء (٢) ، والتقدير : لرسل ربه وأنبيائه ، على حد قوله تعالى ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ [ النحل : ٨١ ] أي والبرد .

الثالث: ما قاله الشيخ الملوي من حمله على ما تقدم عن السعد من تساوي الرسول والنبي ؛ وإنما اختار التعبير بالرسل لأنه أمدح ، فإن الرسالة أشرف من النبوة لجمعها بين الحق والحلق ، خلافًا للعز بن عبد السلام (٣) في قوله بأن النبوة أفضل ، معللا بأن فيها الانصراف من حضرة الحلق إلى الحق ، والرسالة فيها الانصراف من حضرة الحلق إلى الجمع بينهما كما علمت .

[ £ £ ] قوله : (ربه ) أي : خالقه أو مالكه أو نحو ذلك من معاني الرب المنظومة لفظ الرب: في قول الشيخ السجاعي (٤) :

<sup>(</sup>١) قوله : « يدفع ذلك ... إلخ » أولى منه حمل العاقب على معناه اللغوي وهو الآتي في العقب ، وقوله التجريد : هو التجريد ( في علم البديع ) أن تنتزع من شيء موصوف شيئًا آخر موصوفًا بقصد المبالغة في وصفه .

 <sup>(</sup>٢) قوله ( اكتفاء ) أي أن يكتفي ببعض الجملة في قافيته تاركًا بعضها الآخر لمفهوميته مثل قوله تعالى :
 ﴿ سَرَبيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ أي والبرد .

<sup>(</sup>٣) هو : عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم الدمشقي الشافعي ، الملقب بسلطان العلماء . أحد أثمة المجتهدين ، ولد سنة ٧٧٥هـ ، وتوفي سنة ٣٦٠هـ ، بالقاهرة من مصنفاته : قواعد الشريعة ، الإلمام في أدلة الأحكام . ( انظر : طبقات الشافعية ٥٠/٠ - ١٠٧ ، والأعلام ٢١/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) هو : أحمد بن أحمد بن محمد الشافعي السجاعي البدراوي الأزهري ، شهاب الدين ، فقيه مصر شافعي ، توفي في القاهرة سنة ١٩٧هـ . من مصنفاته : الدرر في إعراب أوائل السور ، حاشية على شرح ابن عقيل ، شرح معلقة امرئ القيس ( انظر : الأعلام ٩٣/١ ) .

مُرَبِّ كَثيرُ الخيرِ والمُؤلِ للنعمُ ومصلحنا والصاحب الثابت القدم معان أتت للرب فادع لمن نظم

قَرَيبٌ مُحيطٌ ومُدَبّرُ وخالقنا المعيود جابر كسرنا وجامعنا والسيد احفظ فهذه

ووقع في عبارة كثير من العلماء أنه مصدر بمعنى التربية ، وهو تبليغ الشيء شيمًا فشيمًا إلى الحد الذي أراده المربى ، أطلق عليه تعالى مبالغة : أي بدعوى أنه تعالى هو عين التربية ، ولا يخفى مافيه من البشاعة ، فالأولى أنه اسم فاعل ، فأصله « رابب » ثم خفف بحذف الألف ، وإدغام أحد المثلين في الآخر .

> [ [ ٤0 ] الأنبياء : حكمها

قوله : ( وآله ... إلخ ) أي وسلام اللَّه مع صلاته على آله ... إلخ ، فهو الـصـلاة معطوف على « نبي » كما هو المتعين . وأما عطفه على « محمد » فلا على غير يخفى فساده وإن ذكره المصنف في شرحه ، لأن « محمد » بدل من « نبي » والمعطوف على البدل بدل ، ولا يصح أن يكون الآل ومن ذكر معهم بدلًا من « نبي » وفي كلامه الصلاة على غير الأنبياء والملائكة تبعًا ،

وهي جائزة اتفاقًا (١) ، بل هي مطلوبة لقوله ﷺ : « اللَّهم صل على محمد وعلى آل محمد» (٢) وللنهي عن الصلاة البتراء : وهي التي لم يذكر فيها الآل . وأما استقلالًا فقيل بأنها ممنوعة ، وقيل مكروهة ، وقيل خلاف الأولى ، والأصح الكراهة ، وألحق أبو محمد الجويني (٢) السلام بالصلاة بالنظر للغائب . وأما المخاطب فيخاطب بالسلام عليك أو عليكم أو نحوه . وأصل آل : أول كجمل ، بدليل تصغيره على أويل . وقيل : أصله أهل ، بدليل تصغيره على أهيل ، وإضافته للضمير في كلام المصنف جائزة خلافا

<sup>(</sup>١) اتفقوا على جواز الصلاة على غير الأنبياء إن كانت على سبيل التبعية ، واختلفوا فيما إذا أفرد غير الأنبياء بالصلاة عليهم فقال قائلون : يجوز ذلك ، واحتجوا بقول اللَّه تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَبَالْنَهِكُتُمْ ﴾ وقوله : ﴿ أَوْلَتُهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ ﴾ وقوله : ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمٌّ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمَامٌ ﴾ وبخبر عبد اللَّه بن أي آوفي قال : كان رسول اللَّه ﷺ إذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللَّهم صلِّ عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال الجمهور من العلماء ، وقال : لا يجوز إفراد غير الأنبياء بالصلاة ، لأن هذا استعار للأنبياء إذا ذكروا ، فلا يلحق بهم غيرهم ، فلا يقال : قال أبو بكر ﷺ أو قال علي ﷺ وإن كان المعنى صحيحًا كما لا يقال : محمد ﷺ ، وإن كان عزيزًا جليلًا ، لأن هذا من شعار ذكر اللَّه ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٦٣٥٧ ) ومسلم ( ٤٠٦ ) من حديث كعب بن عُجْرة .

<sup>(</sup>٣) هو : عبد اللَّه بن يوسف بن محمد والد إمام الحرمين ، من علماء التفسير واللغة والفقه توفي سنة ٣٨٨هـ . من مصنفاته : التبصرة والتذكرة ، الوسائل من فروق المسائل . ( انظر : الأعلام ١٤٦/٤ ) .

لن منعها . قال عبد المطلب (١) :

وانصر على آل الصليب ب وعابديه اليوم آلك الآل: واعلم أن الآل له معان باعتبار المقامات ، وربما جعلت أقوالًا وليس تعريفهم بحسن، ففي مقام الدعاء كما هنا: كل مؤمن ولو عاصيًا، لأن العاصى أشد احتياجًا للدعاء من غيره ، وفي مقام المدح : كل مؤمن تقى ، أخذًا مما ورد « آل محمد كل تقى (٢) » وإن كان ضعيفًا ، وأما « أنا جدّ كل تقى » فلم يرد ، وفي مقام الزكاة : بنو هاشم وبنو المطلب عندنا معاشر الشافعية ، وبنو هاشم فقط عند السادة المالكية كالحنابلة ، وخصت الحنفية فرقا خمسة : آل على ، وآل جعفر ، وآل عقيل ، وآل العباس ، وآل الحارث .

الصحابي : ا

[ ٢٦] | قوله : ( وصحبه ) خصهم مع دخولهم في الآل بالمعنى الأعم لمزيد الاهتمام ، والتحقيق أن « صحبا » ليس جمعًا لصاحب بل اسم جمع وإن تعريفه كان له واحد من لفظه وهو صاحب ، وهو لغة : من طالت عشرتك به ،

والمراد به هنا الصحابي: وهو من اجتمع بنبينا ﷺ مؤمنًا به بعد البعثة في محل التعارف بأن يكون على وجه الأرض وإن لم يره أو لم يرو عنه شيئًا أو لم يميز على الصحيح .

دخول وأما قولهم: « ومات على الإسلام » فهو شرط لدوام الصحبة لا الأنبياء الأصلها ، فإن ارتد والعياذ باللَّه ومات مرتدًّا فليس بصحابي كعبد الله ابن واللائكة خطل (٣) ، وأما من عاد إلى الإيمان كعبد اللَّه بن أبي السرح (١) فتعود له فيهم الصحبة لكن مجردة عن الثواب عندنا معاشر الشافعية ، واشتهر أنها لا

تعود عند المالكية ، لكن المصرح به في كتبهم التردد ، وحينئذ فلا مانع من الرجوع في ذلك لمذهب الشافعية على ما كان يرتضيه بعض أشياخهم ، وفائدة عودها التسمية والكفاءة فيسمى صحابيًّا ويكون كفؤًا لبنت الصحابي ، ويدخل في الصحابي ابن أم

<sup>(</sup>١) هو : عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ، أبو الحارث زعيم قريش في الجاهلية ، وأحد سادات العرب ، جد الرسول ﷺ وهو أول من خضب من العرب ، مات بمكة سنة ٤٥ ق . هـ ( انظر الأعلام ١٥٤/٤ ) . (٢) أخرجه الديلمي ( ١٦٩٢) عن أنس مرفوعًا ، وروي عن غيره . قال في المقاصد ( ص ٥ ) وأسانيده ضعيفة . (٣) عبد اللَّه بن خطل : كان صحابيًا ثم ارتد ، ثم أهدر النبي ﷺ دمه ، فقتلوه وهو معلق بأستار الكعبة قتله أبو برزة الأسلمي ، وسعيد بن حريث المخزومي .

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن أبي السرح : أسلم وكتب الوحى ثم ارتد وأهدر النبي ﷺ دمه يوم الفتح واستأذن له عثمان ابن عفان فسكت النبي ثم عفا عنه وحسن إسلامه ومات في خلافة عثمان .

مكتوم (۱) ونحوه من العميان ، وكُنيّت أمه به لكتم بصره ، واسمه عبد اللّه : أحد المؤذنين له عليه ويدخل عيسى والحضر وإلياس عليهم الصلاة والسلام ، وتدخل الملائكة الذين اجتمعوا به عليه في الأرض ، فعيسى عليه الصلاة والسلام آخر الصحابة من البشر الظاهرين . وأما الملائكة فباقون إلى النفخة والحضر يموت عند رفع القرآن ، وقيل بل مات . والحاصل أن الخضر وإلياس حيان على المعتمد ، ولكن إلياس رسول بنص القرآن قال تعالى : ﴿ وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات : ١٢٣] وأما الحضر فقيل : وليّ ، وقيل : نبى ، وقيل : رسول وخير الأمور أوسطها .

[ ٧٧] قوله: (وحزبه) أي جماعته على والحزب: الجماعة الذين أمرهم واحد في خير أو شر، ومنه ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِجُونَ ﴾ [ الروم: ٣٢] المحسزب والظاهر أن المراد به هنا من غلبت ملازمته له على فهو خاص الخاص، لأنهم أخص من الصحب الذين هم أخص من الآل، ويحتمل أن يُراد به أتباعه مطلقًا سواء كانوا في عصره أم لا، وهو أولى لما فيه من التعميم، ولا يغني عنه الآل لتخصيص بعضهم له بالأتقياء.

<sup>(</sup>١) ابن أم مكتوم: مختلف في اسمه ، فأهل المدينة يقولون عبد الله بن قيس بن زائدة بن الأصم بن رواحة القرشي العامري . وأما أهل العراق فسموه : عمرًا ، وكان ضريرًا مؤذن رسول الله بهلي على مع بلال ، وقد كان النبي الملي العامري مع بلال ، وقد كان النبي الملي المعام يعترمه ويستخلفه على المدينة ، فيصلي ببقايا الناس وتوفي سنة ١٥هـ ( انظر : طبقات ابن سعد ٢٠٥/٤ ، أبو نعيم في حلية الأولياء ٤/٢ ، الأعلام ٢٢٤/٣ ) .

٥ – وبعدُ فالعلمُ بأصل الدين مُحْتَمّ يحتاجُ للشِّينِ [ ٤٨ – ٥٢ ]

[ ٨٨] | قوله : ( وبعد ) بالبناء على الضم لحذف المضاف إليه ونية معناه ، وبعد: الله والتقدير: وبعد البسملة والحمدلة والصلاة والسلام على النبي (١) عليه معناها ، وآله وصحبه وحزبه. ويحتمل أن يكون بالنصب من غير تنوين لحذف المضاف إليه ونية لفظه ، لكن المشهور على الألسنة الأول ، وهي كلمة

أحكامها |

يؤتى بها للانتقال من أسلوب إلى أسلوب آخر أي من نوع من الكلام إلى نوع آخر، والنوع المنتقل منه هو البسملة وما بعدها ، والمنتقل إليه هو بيان السبب الحامل على التأليف ، وأصلها الثاني «أما بعد » بدليل لزوم الفاء في حيزها غالبا ، وهذا الأصل هو السنة ، فقد كان ﷺ يأتي بها في خطبه ومراسلاته ، وصح أنه ﷺ خطب فقال : «أما بعد » ( " والأصل الأصيل: مهما يكن من شيء بعد . ف « مهما » اسم شرط مبتدأ ، «ويكن » فعل الشرط ، وهو مضارع «كان » التامة ، وفاعله ضمير مستتر تقديره «هو » يعود على «مهما »، و «من شيء » بيان لمهما وإن كان شأن البيان التخصيص فقد يكون مساويا إشارة إلى أن المراد الجنس بتمامه ، فحذفت « مهما » و « يكن » و «من شيء » وأقيمت «أما » مقام ذلك ، ثم إن بعضهم ينطق بذلك ويقول : «أما بعد » كما هو السنة ، وبعضهم يحذف «أما » ويأتي بدلها بالواو ، فيقول «وبعد » كما هنا ؛ فالواو نائبة النائب ، وهل الظرف من معمولات الشرط أو من معمولات الجزاء ؟ خلاف، والراجح كونه من معمولات الجزاء ليكون المعلق عليه مطلقا ، وهو أبلغ في التحقيق، ، لأن المعنى عليه : إن وجد شيء في الدنيا مطلقا (٣) .

اول مسن الله فأقول بعد .. إلخ ، ولا يرد أن الفاء لا يعمل ما بعدها فيما قبلها لتوسعهم بمحمد صالحة للزمان باعتبار النطق ، وللمكان باعتبار الرقم . واختلف في أول

 <sup>( )</sup> قوله : « وبعد البسملة » أي بعد مدلول جملتها وهو الإخبار بتأليف مستعانًا فيه باسم الله ، وقوله : «والحمد لله » أي بعد مدلولها وهو الثناء على الله باستحقاقه الحمد ، وقوله : « والصلاة والسلام » أي الواقعين من المصنف وهما طلبه من الله صلاته وسلامه على نبيه ، وهذا الطلب معنى جملة الصلاة والسلام ، وإنما قدرنا هذا المضاف وهو قولنا «مدلول »ليطابق ما قاله أولا من أن المنوي هو معنى المضاف إليه لا لفظه . ( ٢) أحاديث أنه ﷺ كان يقول في خُطبه «أما بعد » متواترة وانظر المتناثر ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٣ مطلقًا : أي عن التقييد بكونه بعد البسملة وما بعدها ، وهذا الإطلاق باعتبار ظاهر اللفظ وأما باعتبار الواقع فالمعلق عليه هو وجود شيء في الدنيا مقيد بكونه بعد البسملة وما بعدها لأن الفرض أنه أتى من أول =

من نطق بها على أقوال : أقربها أنه داود <sup>(١)</sup> وكانت له فصل الخطاب : أي يفصل بها بين الحق والباطل ، وقيل : يفصل بها بين نوع من الكلام ونوع آخر منه .

[ ٤٩] قوله: ( فالعلم .. ) إلخ أي فأقول لك العلم ... إلخ ، لأن كون العلم العلم ... الله العلم الدين محتمًا أمر متحقق في نفسه وجد شيء في الدنيا أم لا ، فلا العلم عمله عواب الشرط فلا بد من تقدير القول ، فإن قلت إذا حذف

القول وجب حذف الفاء معه كما نص عليه الأشموني (٢).

الجهل: المسألة خلافية ، لأن هناك قولًا بجواز ذكر الفاء مع حذف القول تعريفه كما ذكره السيوطي (٣ في همع الهوامع ، والفاء واقعة في جواب «أما » واقسامه المقدرة ، أو في جواب «الواو » النائبة عنها ، والعلم إدراك الشيء بحقيقته

كما قاله الراغب (<sup>4)</sup> ، وهو كقول شيخ الإسلام : إدراك الشيء على ما هو به ، ويطلق حقيقة عرفية على القواعد المدونة وعلى الملكة (<sup>6)</sup> التي يقتدر بها على إدراكات جزئية ، والمراد هنا الأول ، بدليل الحكم عليه بالتحتم ، ومقابله الجهل ، وهو إما بسيط وإما مركب ، فالأول : عدم العلم بالشيء عما من شأنه العلم ، والثاني : إدراك الشيء على خلاف ما هو عليه في الواقع ، وإنما سمي مركبًا لاستلزامه جهلين : جهله بالشيء ،

<sup>=</sup> الأمر بالبسملة وما بعدها ، والمضارع الواقع بعد ( مهما ) التي هي أصل للاستقبال كما هو شأن الأفعال الواقعة بعد أدوات التعليق ، وحينئذ فقوله : « وبعد » معناه مهما يكن من شيء في المستقبل فتعين أن يكون وجود الشيء مقيدًا بكونه بعد البسملة وما بعدها باعتبار الواقع .

 <sup>(</sup>١) ففي الحديث عن أبي موسى الأشعري: أول من قال: «أما بعد » داود النبي عليه السلام قال: وهو فصل الخطاب. أخرجه ابن عاصم في الأوائل ( ١٩١) والطبراني في أوائله ( ٤٠) وفي إسناده متروك.

 <sup>(</sup>٢) هو: على بن محمد بن نور الدين الشافعي ، من أئمة العربية ، ولد سنة ٨٣٨ ، وتوفي نحو سنة ٩٠٠ هـ ،
 من مصنفاته : شرح ألفية ابن مالك ، ونظم المنهاج في الفقه ، ونظم جمع الجوامع ، وغيرها . ( انظر : الضوء اللامع ٥/٦ ) .

 <sup>(</sup>٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، أعجوبة زمانه في التصنيف ، ولد سنة ٩١٩هـ ، وتوفي سنة ٩١١ هـ ، من مصنفاته : همع الهوامع ـ تفسير الجلالين ـ الإتقان في علوم القرآن ـ وجمع الجوامع وغيرها . انظر الأعلام ٣٠١/٣ .

<sup>(</sup>٤) هو : الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني أديب ، لغوي حكيم ، مفسر من تصانيفه : مفردات في ألفاظ القرآن ، وتحقيق البيان في تأويل القرآن ، توفي سنة ٢ . ٥هـ . ( انظر : معجم المؤلفين ٤٩/٥) .

<sup>(</sup>٥) الملكة : كيفية راسخة في النفس يقتدر بها على إدراك العلوم . اهـ الأجهوري .

وجهله بأنه جاهل ، وفي ذلك قيل :

جهلت وما تدري بأنك جاهل ومن لي بأن تدرى بأنك لا تدري

[ • • ] قوله: ( بأصل الدين ) أي بأصوله وقواعده ، فهو مفرد مضاف يعمَّ ، وأفرد الأصل مع أن هذا الفن ملقب بأصول الدين لضرورة النظم ، فهو من التصرف في العلم لما ذكر . وقيل : إنه ليس إشارة للمعنى العلمي والإضافة في أصول الدين من إضافة الجزء للكل ؛ لأن الدين هو الأحكام أصلية كانت أو فرعية ، وهذا اللقب يشعر بمدح هذا الفن لابتناء الدين عليه ، ولما لاحظ المصنف في العلم معنى الجزم عداه بالباء .

[ ٥ ] قوله: (محتم) أي حتمه الشارع وأوجبه ولم يرخص في تركه ، لقوله العقيدة: تعالى: ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُ لِآ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [ محمد: ١٩] فيجب على كل حكمها مكلف من ذكر وأنثى وجوبًا عينيًا معرفة كل عقيدة بدليل ولو إجماليًا ،

وأما معرفتها بالدليل التفصيلي ففرض كفاية ، فيجب على أهل كل قُطر أو ناحية يشق الوصول منها إلى غيرها أن يكون فيهم من يعرفها بالدليل التفصيلي ، لأنه ربما طرأت شبهة فيدفعها ، وبعضهم أوجب الدليل التفصيلي وجوبًا عينيًّا ، وردوه بأنهم ضيقوا رحمة اللَّه الواسعة وجعلوا الجنة مختصة بطائفة يسيرة ، فالحق أن الواجب وجوبًا عينيًّا إنما هو الدليل الإجمالي وهو المعجوز عن تقريره وحل شبهه ، وأما الدليل التفصيلي فهو المقدور على تقريره (١) وحل شبهه ، فإذا قيل لك : ما الدليل على وجود اللَّه تعالى ؟ المقدور على تقريره (١) جهة الدلالة ، فهو دليل مجملي ، ويقال له : دليل إجمالي وكذلك إذا عرفت (١) جهة الدلالة ولم تقدر على حل الشبه الواردة عليه .

وأما إذا عرفت جهة الدلالة وقدرت على حل الشُّبه فهو دليل تفصيلي ، فإذا قيل لك : ما الدليل على وجوده تعالى ؟ فقلت : هذا العالم ، وعرفت جهة الدلالة : وهي الحدوث أو الإمكان أو هما ، والثاني شرط أو شطر وقدرت على حل الشبه فهو دليل

<sup>(</sup>١) أي ذكره على الوجه المعتبر عند المناطقة من تكرير الحد الوسط وتقديم الصغرى على الكبرى وغير ذلك مما هو مقرر في المنطق . اهـ الأجهوري .

<sup>(</sup>٢) قوله : ولم تعرف ٥ أي معرفة مصحوبة بذكره على الوجه المعتبر عند المناطقة ، والمنفي هو قيد المعرفة وهو مصاحبتها للوجه المعتبر عند المناطقة ، وأما نفس معرفة الجهة فهو أمر ثابت لا يصح نفيه ، إذ من لم يعرف الجهة لا دليل عنده أصلًا : إجماليًا ولا تفصيليًا ؛ لأن الدليل ما حصل به علم أو ظن ، ومن لم يعرف الجهة لم يحصل له بما استدل به علم ولا ظن . اهـ الأجهوري .

<sup>(</sup>٣) قوله : « إذا عرفت » أي معرفة مصحوبة بتقريره على الوجه المعتبر عند المناطقة . اهـ الأجهوري .

تفصيلي ، فتقول في تقريره على الأول : العالم حادث وكل حادث لابد له من محدث، وعلى الثاني: العالم ممكن وكل ممكن لابد له من صانع، وعلى الثالث والرابع: العالم حادث ممكن وكل حادث ممكن لابد له من محدث ، ويقوم مقام ذلك ما لو عرف العقائد بالكشف . وأما من حفظ العقائد بالتقليد فقد اختلف فيه ، والأصح أنه مؤمن عاص إن قدر على النظر ، وغير عاص إن لم يقدر على النظر ، وقيل : مؤمن غير عاصٍ مطلَّقًا ، وقيل : إنه عاص مطلقًا ، وقيل : إنه كافر ، وجرى على القول الأخير السنوسيّ في شرح الكبرى وشنع على القول بكفاية التقليد ، لكن مُحكِي عنه أنه رجع عنه إلى القول بكفاية التقليد.

> [70] علم أصول الىدىيىن :

قوله : ( يحتاج للتبيين ) غرضه بذلك بيان السبب الحامل له على وضع هذه المنظومة في أصول الدين دون غيره من العلوم ، والضمير في « يحتاج » للعلم لا بمعنى الإدراك بل بمعنى الفن المدون ، ويصح أن يكون الضمير اسبب عائدًا لأصل الدين: أي للفن الملقب بأصول الدين، والتبيين: التوضيح، وضعم وإنما احتاج هذا الفن للتبيين لأنه (١) لما حدثت المبتدعة (١) بعد الخمسمائة

وكثر جدالهم مع علماء الإسلام وأوردوا شبهًا على ما قرره الأوائل وخلطوا تلك الشبه بكثير من القواعد الفلسفية ، قصد المتأخرون دفع تلك الشبه فاحتاجوا إلى إدراجها في كلامهم ليتمكنوا من ردها ، فما أدرجوها إلا لغرض مهم ، بحيث لا يبعد معه الوجوب، خلافًا لمن شنع عليهم في ذلك، وقد افترقت الأمة ثلاثًا وسبعين فرقة: منهم فرقة ناجية وهي التي على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه ، واثنتان وسبعون في النار كما في الحديث : « افترقت الأمم السابقة على اثنتين وسبعين فرقة وستفترقون ثلاثًا وسبعين فرقة منهم فرقة واحدة ناجية واثنتان وسبعون في النار » <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) قوله « لأنه » علة لاحتياجه إلى التبيين باعتبار اشتمال التبيين على رد الشبه الواردة على الأدلة ، لأن المراد من التبيين هنا ذكر العقائد مع أدلتها ورد الشبه الواردة على تلك الأدلة ، وهذا التعليل منظور فيه إلى رد الشبه فقط . اهـ الأجهوري .

<sup>(</sup>٢) « المراد من المبتدعة : المعتزلة ، كما أن المراد بأهل الإسلام : أهل السنة ، يؤخذ ذلك من عبارة الشيخ الأمير في حاشيته على عبد السلام . اهـ الأجهوري .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ٤٥٩٦ ، والترمذي ٢٦٤٠ ، وقال : حسن صحيح .

٦ ـ لكنْ من التطويل كَلَّتِ الهْمَمْ فَصَارَ فيه الاختصَارُ مُلْتَزَمْ [٥٠ ـ ٥٥]

[ ٥٣ ] قوله : ( لكن ١٠) إلخ ، استدراك (١) على قوله : « يحتاج للتبيين » لأنه يقتضي مزيد التطويل فدفع ذلك بقوله « لكن . . إلخ » فكأنه قال : هذا الفن وإن احتاج للتبيين إلا أنه لا ينبغي المبالغة معه في تطويل العبارة لأنها تؤدي إلى الملل والسآمة .

تعريف التطويل الكامل ، فأل فيه للكمال ، فالمحذور إنما هو المبالغة في التطويل . والمراد والمساواة وأما أصل التطويل فلا يضر ، والتطويل : أداء المقصود بلفظ زائد على المتعارف لأوساط الناس الذين ليس لهم فصاحة ولا بلاغة ، وأما الاختصار : فهو أداء المقصود بأقل من العبارة المتعارفة . والمساواة : أداء المقصود بلفظ مساو للمتعارف .

[ ٥٤ ] قوله: ( كلت الهمم) أي تعبت أصحابها (٢) ، ففيه مجاز عقلي (٣) والهمم: جمع همة وهي لغة : القوة والعزم ، وعرفًا : حالة للنفس يتبعها غلبة انبعاث إلى نيل مقصود (١) ما ، ثم إن تعلقت بمعالي الأمور فَعليَّة وإلا فدَنيَّة ، وإذا لم تتعلق بواحد منها فليست علية ولا دنية .

[ ٥٥ ] قوله: ( فصار فيه الاختصار ملتزم ) هذه الفاء تفريعية على ما قبلها ، والمعنى : فصار في هذا الفن - تأليفًا وتدريسًا - الاختصار ملتزمًا تقريبًا على المتعلمين القاصرين ، ولا يخفى أن الاختصار اسم « صار » و « ملتزم » خبرها ، لكن وقف عليه بالسكون على لغة ربيعة ، والملتزم إنما هو الاختصار غير المخل ، وإلا فهو مذموم . وقد كان الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني (°) يقول : جميع ما قاله المتكلمون في التوحيد قد

(٤) مراتب القصد نظمت في بيتين هما :

مراتب القصد خَمْسٌ هاجسٌ ذكروا فخاطرٌ فحديث النفس فاستمعا يليه همٌ فعزْم كلها رفعت سوى الأخير ففيه الأخد قد وقعا

الاستدراك هو أن تنسب لما بعد لكن حكمًا مخالفًا لحكم ما قبلها ، ولذلك لابد أن يتقدمها كلام مناقض
 لما بعدها . انظر : مغنى اللبيب لابن هشام ( ٣٩٦/١ ) .

<sup>(</sup>٢) قوله (أي تعبت أصحابها) ليس غرضه أن العبارة على تقدير مضاف ، وإلا لم يكن من المجاز العقلي ، لأن المقدر كالملفوظ ، بل غرضه بيان الإسناد الحقيقي لتعلم أن الإسناد في كلام المصنف مجازي . اه أجهوري .

<sup>(</sup>٣) المجاز العقلي هو : إسناد الفعل لغير ما هو له لعلاقة وقرينة

<sup>(</sup>٥) هو: إبراهيم بن محمد بن إبراهيم أبو إسحاق الإسفراييني ركن الدين من أئمة الفقه والأصول ، وتوفي سنة ٤١٨هـ في نيسابور من تصانيفه: الجامع في أصول الدين ، رسالة في أصول الفقه. ( انظر: وفيات الأعيان: ٤/١) ، وشذرات الذهب ٢٠٩/٣ ، والأعلام ٦١/١) .

جمعه أهل الحقيقة في كلمتين:

الأولى : اعتقاد أن كل ما تصور في الأوهام فاللَّه بخلافه .

والثانية : اعتقاد أن ذاته تعالى ليست مشبهة للذوات ولا معطلة عن الصفات .. اهـ ملخصًا من حاشية الشيخ الشنواني .

## ٧ - وَهذِهِ أُرْجُوزُة لَقَّبْتُهَا جَوْهَرَةَ النُّوحِيدِ قَدْ هَذَّبُتُهَا [٥٦ - ٦]

[ ٥٦ ] قوله: (وهذه) الواو للاستئناف، والمشار إليه بهذه الألفاظ المستحضرة في الذهن باعتبار دلالتها على المعاني المخصوصة، سواء كانت الخطبة متقدمة على التأليف أو متأخرة عنه، وما قيل من أنه إن كانت الخطبة سابقة على التأليف فالمشار إليه الألفاظ المستحضرة في الذهن وإن كانت متأخرة عنه فالمشار إليه الألفاظ الموجودة في الخارج غير مستقيم ؛ لأن الألفاظ أعراض (١) تنقضي بمجرد النطق بها فلا تبقى موجودة في الخارج بل تنعدم حرفًا بعد حرف وهكذا.

وقد أبدى السيد الجرجاني (٢) في مسمى الكتب والتراجم بالكسر احتمالات سبعة : هل هو الألفاظ فقط ، أو المعاني فقط ، أو النقوش فقط ، أو الألفاظ والمعاني ، أو الألفاظ والنقوش ، أو المعاني والنقوش ، أو الثلاثة ؟ واختار أنه الألفاظ باعتبار دلالتها على المعاني . وهل هذا الاحتمال من السبعة أو احتمال ثامن ؟ قولان ، والأظهر أنه منهما ، غاية الأمر أنه مقيد باعتبار المعاني .

وأما ما وقع في عبارة بعضهم من أن المختار أنه المعاني المستحضرة ذهنًا: فهو خلاف المشهور ، ووجه عدم اختيار باقي الاحتمالات أن المعاني غير مستقلة لتوقفها على الألفاظ ، فلا تصح (١) أن تكون مدلولًا ولا جزء مدلول ، فبطلت أربعة (٤) احتمالات (٥): وهي أن المشار إليه هو المعاني وحدها ، أو مع الألفاظ ، أو مع النقوش ، أو معهما ، وأن النقوش لا تتيسر من كل أحد ولا في كل وقت كتيسر الألفاظ ، فلا تصح أن تكون مدلولًا ولا جزء مدلول ، فبطل احتمالان : وهما كون المشار إليه هم النقوش وحدها ، أو مع الألفاظ ، فبطلت احتمالات ستة ، وتعين الاحتمال السابع (وها منه الألفاظ ، فبطلت احتمالات ستة ، وتعين الاحتمال السابع (وها منه الألفاظ ، فبطلت احتمالات مجملة مع أن الأرجوزة

<sup>(</sup>١) النقوش والمعاني أعراض أيضًا ، فالنقوش لأنها من الألوان التي هي من الكيفيات الحسية البصرية ، والمعاني لأنها صورة ذهنية . راجع حاشية عصام على الفريدة ١٩٤/١ .

 <sup>(</sup>۲) هو: علي بن محمد بن علي المعروف بالشريف الجرجاني ، فيلسوف من كبار العلماء بالعربية ، ولد سنة
 ٧٤٠ هـ ، و توفي سنة ٨١٦ هـ في شيراز . من مصنفاته : - الكبرى والصغرى في المنطق ، مقاليد العلوم ،
 الحواشي على المطول للتفتازاني ( انظر : الفوائد البهية ص ٢٥ ، الأعلام ٧/٥ ) .

 <sup>(</sup>٣) أي لا يليق بها ذلك ، المدعى أولًا هو عدم اختيارها لا بطلانها .

 <sup>(</sup>٤) في الأصل: إ فبطل أربع إ والصواب ما أثبتناه .

<sup>(</sup>د) المراد ببطلان الاحتمالات عدم لياقتها لا عدم صحتها ، لأن المدعى عدم اعتبارها كما تقدم .

اسم للمفصل بابًا بابًا ، فلم يحصل التطابق بين المبتدأ والخبر (١) .

وثانيهما (1): أن المشار إليه ما في ذهن المصنف فقط فهو جزئي ، مع أن الأرجوزة اسم للألفاظ سواء كانت في ذهن المؤلف أو في ذهن غيره ، فهي اسم للكلي لا المجزئي ، وقد أجاب الشيخ عبد السلام عن هذين السؤالين بتقدير مضافين حيث قال : ومفصل نوع هذه ، وهذا بناء على أن ما في الذهن لا يكون إلا مجملا ، وعلى أن أسماء الكتب (1) من قبيل علم الجنس (3) ، فإن جرينا على أن الذهن كما يقوم به المخمل يقوم به المفصل وهو التحقيق ، وعلى أنها علم شخص فلا يحتاج لتقدير شيء ، وكون الأرجوزة اسمًا للمفصل وإن اشتهر ليس لازمًا ، إذ يصح أنها اسم للهيئة المجملة بل هو الأقرب ؛ إذ يبعد (9) ملاحظتها عند الوضع مفصلة بيتًا بيتًا مثلًا ، على أنه (1) لا يضر الاختلاف بالإجمال والتفصيل ، فلا حاجة لتقدير مفصل ، وبعد تسليم أنه يضر

<sup>(</sup>١) هذا بحسب الظاهر . وأما في الحقيقة : فالتطابق ظاهر ؛ لأن الإجمال بحسب الذهن والتفصيل بحسب الخارج ، والمعنى أن الألفاظ المجملة ذهنًا مفصلة خارجًا وهذا لا عيب فيه .

<sup>(</sup>٢) حاصل هذا السؤال: أن المشار إليه الألفاظ التي في ذهن المصنف وهي أمر جزئي ، والأرجوزة موضوعة للألفاظ التي في اللهن مطلقًا لا فرق بين التي في ذهن المصنف والتي في ذهن غيره ، وبتقرير السؤال الثاني على هذا الوجه ظهر أنه لا يجامع السؤال الأول ، لأن السؤال الأول مشتمل على أن الأرجوزة اسم للمفصل خارجًا ، وقد اشتمل السؤال الثاني على أن الأرجوزة اسم للألفاظ الحاضرة ذهنًا مطلقًا .. اهم ، ثم ظهر أن معنى السؤال الثاني أن هذه إشارة إلى ما في ذهن المصنف وهو أمر جزئي . والأرجوزة موضوع للألفاظ الخارجية الدالة على المعنى ، وبهذا التقرير لاءم السؤال الثاني السؤال الأول ، وتوافقًا في أن الأرجوزة اسم للألفاظ الخارجية . اهم الأجهوري . (٢) ظاهره أن لفظ « أرجوزة » مما وقع فيه الخلاف هل هو علم جنس أو علم شخص ، والظاهر أنه اسم نكرة لا علمية فيه أصلًا لا جنسية ولا شخصية . الأجهوري .

<sup>(</sup>٤) الاسم ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

١ - علم الشخص: مشخص في الخارج كزيد.

٢ - علم الجنس : يعين المسمى في الذهن وليس في الخارج كأسامة (للأسد ) .

٣ - اسم الجنس: يعين الماهية.

<sup>(</sup>د) يفهم من هذا أن قول السائل « الأرجوزة » اسم للمفصل أريد فيه المفصل ذهنًا مع أن الفرض أن السؤال مبني على أن الذهن لا يقوم به إلا المجمل ، فالأولى عدم التعويل على هذا الكلام ليتم حمل المفصل فيما تقدم على المفصل خارجًا حتى يرد السؤال .

<sup>(</sup>٦) قوله : (على أنه ... ) إلخ لأن الإجمال ذهني ، والتفصيل خارجي ، فكأنه قيل : هذه الألفاظ المجملة ذهنًا مفصلة خارجًا ، وهذا لا عيب فيه كما تقدم .

الاختلاف المذكور فالأولى التقدير في الثاني بأن يقال : وهذه مجمل أرجوزة ؛ لأن التقدير في الأول كنزع الخف قبل الوصول لشط النهر كما قاله الخيالي (١) .

واعلم أن استعمال اسم الإشارة في الألفاظ المستحضرة في الذهن مجاز بالاستعارة التصريحية الأصلية على الأصح لا بالكناية (٢) ، خلافًا لمن زعم ذلك وتقرير الاستعارة التصريحية أن تقول: شبهت الألفاظ المستحضرة في الذهن بمشار إليه محسوس بحاسة البصر ، بجامع أن كلًّ معين ، واستعير اسم الإشارة من المشبه به للمشبه على طريق الاستعارة التصريحية الأصلية .

[ ٥٧ ] قوله: (أرجوزة) أي: منظومة من بحر الرجز صغيرة الحجم أبياتها مائة وثمانون وأربعة وأربعون، بناء على أنها من كامل الرجز، ومائتان وثمانية وثمانون تعريفها بناء على أنها من مشطوره، ففيه ترغيب في تعاطيها من جهة كونها نظمًا ؟ لأن النظم أعذب وأحلى من النثر، ومن جهة كونها من بحر الرجز ؟ لأنه أسهل من غيره من البحور، ومن جهة كونها صغيرة الحجم ؟ فإن لفظ «أرجوزة» دال على القلة عرفًا.

[ ٥٨ ] قوله: (لقبتها جوهرة التوحيد) أي: جعلت لها «جوهرة التوحيد» لقبًا: أي اسمًا مشعرًا بمدحها، وهذا الفعل أعني «لقّب» يتعدى لمفعولين، أما المفعول الأول فبنفسه دائمًا، وأما المفعول الثاني فبنفسه تارة وبحرف الجر أخرى، تقول: «لقبت ابني سعد الدين، وبسعد الدين» وقد تعدى هنا إلى المفعولين بنفسه، وفي تسميتها بهذا الاسم تأكيد للترغيب في تعاطيها من جهة كونه سماها باسم مؤذن بمدحها، والجوهرة في الأصل: اللؤلؤة النفيسة، فيكون المصنف قد شبه الألفاظ الدالة على المسائل النفيسة باللؤلؤة النفسية بجامع النفاسة في كُلًّ، واستعار الجوهرة من المشبه به للمشبه، لكن هذا بقطع النظر عن العلمية، وإلا فالجوهرة الآن علم على هذه المقدمة حقيقةً. والتحقيق أن أسماء الكتب من قبيل علم الشخص؛ لأن الموضوع له الألفاظ المشخصة وإن كانت في ذهن المصنف وفي ذهن زيد وعمرو وهكذا، فإن تعدد الشيء بتعدد المخال تدقيق فلسفى لا تعتبره أرباب العربية، وكذلك أسماء العلوم فهي من قبيل بتعدد المخال تدقيق فلسفى لا تعتبره أرباب العربية، وكذلك أسماء العلوم فهي من قبيل

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن موسى الخيالي ، أحد كبار أئمة الترك في المعقولات . ولد سنة ٨٢٩ هـ ، وتوفي سنة ٨٦٢ هـ ، له مصنفات منها : حاشيته المشهورة على شرح السعد على العقائد النسفية ، حواش على أوائل شرح التجريد للطوسي . ( انظر : الأعلام ٢٦٢/١ ) .

<sup>(</sup>٢) قوله: « لا بالكناية » إجراؤها على هذا القول أن يقال: شبهت الألفاظ الذهنية بشيء محسوس يشار له بالإشارة الحسية ، وطوى ذكر المشبه به وأثبت جزمه وهو الإشارة الحسية المدلول عليها بلفظ « هذه » للمشبه .

علم الشخص على ما اختاره بعض المحققين وإن كان المشهور خلافه ؛ لأن الموضوع له القواعد المعينة ذهنًا . والفرق بين أسماء الكتب وأسماء العلوم تحكم .

[09]

الكتب الصنفة :

( فائدة ) : ينبغى اجتناب تسمية الكتب المصنفة بما يضاهى القرآن والوحى (١) ، كقول بعضهم « كتاب الإسرآت والمعاريج ، أو مفاتيح حكم تسميتها | الغيب ، أو الآيات البينات » لأنها مزاحمة للنبي عليه في الإسراء بما يضاهي العراج، ومشاركة الحق سبحانه وتعالى في علم الغيب، نقله بعضهم القرآن والوحي عن المنن لسيدي عبد الوهاب الشعراني (٢) ، لكن الراجح الجواز .

 ٢٠٠٦ قوله: (قد هذبتها) أي: صفيتها ونقحتها من الشبه والعقائد الفاسدة والحشو والتطويل ، وهذه الجملة كالتعديل لتسميتها جوهرة ؛ لأنه لا يبقى بعد التهذيب إلا الجوهر الخالص، ومدح الإنسان كتابه مُخَرَّجٌ مَخْرج التحدث بالنعمة والنصح لمن يتعاطاه ، مع أن مدح الإنسان نفسه جائز في عدة مواضع .

<sup>(</sup>١) الوحي : ما نسب إلى الله كعلم الغيب والقرآن ، وما نسب إلى النبي ﷺ كالإسراء والمعراج ، فعطفه على القرآن من عطف العام على الخاص.

<sup>(</sup>١) هو : عبد الوهاب بن أحمد بن علي الحنفي أبو المواهب الشعراني ويقال : الشعراوي المصري الشافعي العلامة الفقيه الصوفي . ولد سنة ٨٩٨ هـ ، وتوفي سنة ٩٧٣ هـ بالقاهرة من مؤلفاته : أدب القضاة ، مشارق الأنوار . ( انظر : الأعلام ١٨٠/٤ ) .

٨ ـ وَاللَّه أَرجُو في القبولِ نافعاً بِهَا مُريدًا في النَّوابِ طَامعاً [ ٦٦- ٦٦]
 [ ٦٦] قوله: (واللَّه أرجو) أي: لا أرجو إلا الله؛ لأن تقديم المعمول يفيد الحصر؛
 السرجاء: ولفظ الجلالة منصوب على التعظيم، والرجاء بالمدلُغة: الأمل، وأما بالقصر تعريفه فهو الناحية، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ آرْجَابِها ﴾ [ الحاقة: ١٧]

جمع «رجا» بالقصر، وعرفًا: تعلق القلب بمرغوب فيه مع الأخذ في أسبابه، وإلا فهو طمع وهو مذموم، فالأول كرجاء الجنة مع ترك المعاصي وفعل الطاعات، وقد ذكر الشيخ الخطيب (١) في التفسير حديثا قدسيًّا وهو أن الله تعالى قال: « ما أقل (٢) حياء من يطمع في جنتي بغير عمل، كيف أجود برحمتي على من بخل علي بطاعتي (7)».

قوله: ( في القبول ) أي حصول القبول ، فهو على تقدير مضاف . ومعنى القبول : الإثابة على العمل الصحيح ، وقيل : الرضا بالشيء مع ترك الاعتراض عليه ، لأن الرضا قد يكون

مع اعتراض كما يقتضيه قول ابن مالك  $^{(1)}$  « وتقتضي الرضا بغير سخط »  $^{(0)}$  نبه على ذلك الشيخ الملوي .

[ ٦٣ ] قوله : ( نافعًا ) حال من الاسم الكريم .

1777

القبول:

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن أحمد الخطيب الشربيني ، من كبار فقهاء الشافعية في عصره ، مفسر ، له تصانيف منها : السراج المنير في التفسير ، ومغني المحتاج شرح المنهاج في الفقه توفي سنة ٩٧٧ ( انظر : شذرات الذهب ٣٨٤/٨ ، والأعلام ٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) قوله : ( ما أقل ... ) إلخ ما : نافية ، وأقل : اسمها ، وحياء : منصوب على التمييز ، ومن أن يطمع : متعلق بأقل ، والكلام على التقدير مضاف : أي من ذي أن يطمع ، وخبر « ما » محذوف تقديره : موجودًا ، والمعنى : ليس أقل حياء من الطامع في جنتي بغير عمل موجودًا ، وفي نسخة أخرى : حذف « أن » والإعراب عليها : أن « ما » تعجبية ، « وأقل » فعل ماضي فيه ضمير يعود على « ما » و « حياء » مفعول به لأقل ، و « من » مضاف إليه ، والمعنى حينئذ : يتعجب من قلة حياء من يطمع في جنتي بغير عمل . أجهوري .

<sup>(</sup>٣) الحديث لم نره مخرجًا في كتب السنة المشرفة واللَّه أعلم .

<sup>(</sup>٤) هو : محمد بن عبد اللّه بن مالك الطائي أبو عبد اللّه جمال الدين ، أحد الأئمة في علوم العربية . توفي بدمشق سنة ٦٧٢ هـ . من مصنفاته : الألفية في النحو والصرف ، تسهيل الفوائد . ( انظر : الأعلام ٢٣٣/٦ ) . والقول الذي ذكره البيجوري هو شطر بيت من ألفية ابن مالك حيث قال ابن مالك :

وتقتضي الرضا بغير سخط فائقة ألفية ابن معطي (٥) يكون الرضا بالشيء مع سخط وبدون سخط ومثال الأول: قبولك اقتراح غيرك بسرور القلب ومثال الثاني قبولك أو رضاك بالشيء بدون سرور القلب (إذًا الرضا قسمان: الرضا مع السخط والرضا بغير سخط).

[ 75 ] وقوله: ( بها ) أي بالأرجوزة أو بالجوهرة ، وفي كلامه استخدام (١) حيث أطلق الأرجوزة أو الجوهرة أولًا وأراد اللفظ ، وأعاد الضمير عليها وأراد المعنى ، فاندفع النظر بأن النفع بمعناها لا بلفظها الذي هو الاسم المراد فيما تقدم . واستشكل جعل « نافعا » حالًا من الاسم الكريم بأنه يقتضي أنه لو لم يحصل نفع بهذه المقدمة لا يرجو الله .

وأجيب بأنه لما تقوى رجاؤه في النفع صار محققًا فكأنه موجود في سائر الأحوال ، وحينئذ فلا ضرر في تقييد الرجاء بالنفع . ويصح جعله حالًا من فاعل «أرجو » لكنه بعيد ، إذ فيه إساءة أدب حيث جعل نفسه نافعًا .

وعلى كل فهي حال مقدرة ، لأن النفع بها متأخر عن زمن نطق المصنف بذلك ، لاسيما إن كانت الخطبة متقدمة على التأليف .

[ ٦٥ ] وقوله: ( مريدًا ) أي شخصًا مريدًا ، فهو صفة لموصوف محذوف وذلك المحذوف مفعول لقوله « نافعًا » لأنه اسم فاعل يعمل عمل الفعل (٢) ، ولفظ « مريدًا » وإن كان نكرة في سياق الإثبات المراد به بكل مريد ، لأن النكرة في سياق الإثبات قد تعم ، كما يدل لذلك المقام والسياق والمتعلق بـ « مريدًا » محذوف : أي مريدًا لها القراءة أو الحفظ أو غير ذلك .

[ ٢٦] قوله: ( في الثواب طامعًا ) الجار والمجرور متعلق بما بعده ، قدمه عليه لضرورة النظم ، و « طامعًا » صفة لـ « مريدًا » ، ويصح أن يكون حالًا من فاعل « أرجو » أي أرجو الله في القبول حال كوني طامعًا في الثواب ، والمراد بالطمع هنا: الرجاء على سبيل التجوز ، لأن من أراد هذه الأرجوة وقصد بها وجه الله تعالى كان راجيًا للثواب لا طامعًا ، والثواب : مقدار من الجزاء يعلمه الله تعالى أعده لمن شاء من عباده في نظير أعمالهم الحسنة بمحض اختياره لا بالإيجاب ولا بالوجوب كما سيأتي التصريح به في قوله : « فإن يثبنا فبمحص الفضل » وفي قولنا : « لا بالإيجاب » رد على الفلاسفة القائلين بالإيجاب أي التعليل ، بمعنى أن الثواب ينشأ عن ذات الله قهرًا

<sup>(</sup>١) الاستخدام : أن يكون للكلمة معنيان يطلق ويراد به المعنى أحيانًا ، ويطلق ويراد به اللفظ أحيانًا كما في قول القائل :

إذا نزل السماء بأرض قوم رويناه ولو كانوا غضابًا للسماء معنيان : المطر ، والنبات ، فذكرها أولًا بمعنى المطر ثم أعاد عليها الضمير بمعنى النبات . (٢) يعمل عمل الفعل عشرة أشياء هي : اسم الفاعل ، اسم المفعول ، اسم الفعل ، المصدر ، اسم المصدر ، حرف الجر ، اسم الزمان ، واسم المكان ، وأفعل التفضيل ، والصفة المشبهة .

كحركة الخاتم ، فإنهم يقولون إنها تنشأ عن حركة الأصبع بطريق التعليل ، فإن قيل : إن الفلاسفة (۱) ينكرون الحشر من أصله فلا يثبتون ثوابًا لا بالإيجاب ولا بغيره . أجيب بأنهم – وإن أنكروا حشر الأجسام – يقولون بحشر الأرواح ، وتثاب بالذات المعنوية . وفي قولنا : « ولا بالوجوب » ردًّا على المعتزلة القائلين بوجوب الصلاح والأصلح ، وسيأتي الرد عليهم بقوله : وقولهم : « إن الصلاح واجب عليه » زور ، ما عليه واجب . وفي كلامه إشارة إلى أن العمل لله مع إدارة الثواب جائز وإن كان غيره أكمل ، فإن درجات الإخلاص ثلاث : عليا ، ووسطى ، ودنيا ، فالعليا : أن يعمل العبد لله وحده امتثالًا لأمره وقيامًا بحق عبوديته ، والوسطى : أن يعمل طلبًا للثواب وهربًا من العقاب ، والدنيا : أن يعمل لإكرام الله له في الدنيا والسلامة من آفاتها ، وماعدا هذه الثلاثة فهو رياء وإن تفاوتت أفراده ، ذكره شيخ الإسلام (۲) في الرسالة القشيرية ، وقاله غيره من العلماء أيضًا ، ويفهم من قوله : « نافعا بها مريدًا في الثواب طامعًا » . أنه تعالى يكون نافعًا بها مريدًا طامعًا في ذات الله تعالى ، لأنه إذا نفع بها المريد الطامع في الثواب فبالأولى أن ينفع بها المريد الطامع في ذات الله .

<sup>(</sup>١) أي الفلاسفة الإسلاميين مثل ابن سينا وغيره .

<sup>(</sup>٢) هو: الإمام زين الدين أبي القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري ، شيخ خراسان في وقته علمًا وأدبًا وزهدًا ، ولد سنة ٣٧٦ هـ ، وتوفي سنة ٤٦٥ هـ ، له مصنفات كثيرة منها : لطائف الإشارات ، والرسالة القشيرية في التصوف ( انظر : طبقات الشافعية لابن السبكي ٣٤٣/٣ ، والأعلام ٧/٤ ) .

## ٩ - فَكُلُّ مَنْ كُلُّفَ شَرْعًا وَجَبَا عَلَيه أَنْ يَعْرفَ مَا قَدْ وَجَبَا [٧٧ - ٧٧]

قوله: ( فكل من كلف ... ) إلخ الفاء فاء الفصيحة لأنها أفصحت عن شرط مقدر ، والتقدير : إذا أردت بيان علم أصول الدين فأقول لك : كل من كلف .. إلخ : أي كل فرد من المكلفين من الإنس والجن ذكرًا كان أو أنثى ولو من العوام والعبيد والنساء والخدم حتى يأجوج ومأجوج ، دون الملائكة ولو قلنا بأنهم مكلفون ، لأن الخلاف في تكليفهم إنما هو بالنسبة

11771 التكليف : تعريفه : أنسواع : الكلفين |

إلى غير معرفة اللَّه تعالى فإنها جبلية لهم ، فليس فيهم من يجهل صفاته تعالى كما في الإنس والجن ، ولذلك قال اللَّه تعالى : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَيِكَةُ ﴾ ثم قال ﴿ وَأُولُوا الْمِلْهِ ﴾ [آل عمران: ١٨] فلم يطلق الأمر كما أطلقه في الملائكة ، ثم إن التكليف إلزام ما فيه كلفة وقيل : طلب ما فيه كُلْفة ، فعلى الأول وهو الراجح يكون قاصرًا على الوجوب والحرمة دون الندب والكراهة والإباحة إذ لا إلزام فيها ، وعلى الثاني يشمل ماعدا الإباحة إذ لا طلب فيها ، فالإباحة ليست تكليفًا عليهما (١) فإن قيل: كيف هذا مع قولهم:

الحكم ( الأحكام الشرعية عشرة (١): خمسة وضعية وهي : خطاب الله تعالى الشرعي المتعلق بجعل الشيء سببًا ، أو شرطًا ، أو مانعًا ، أو صحيحًا ، أو فاسدًا . اقسامه وحمسة تكليفية هي : الإيجاب ، والتحريم ، والندب ، والكراهة ،

والإباحة » ؟ أجيب بأن ذلك تغليب ، أو أن معنى كونها تكليفية أنها لا تتعلق إلا بالمكلف ، كما صرحوا به في أصول الفقه من أن أفعال الصبي ونحوه كالبهائم مهملة ، ولا يقال : إنها مباحة ، لأن المباح هو الذي لا إثم في فعله ولا في تركه ، ولا ينفى الشيء إلا حيث صح ثبوته .

<sup>(</sup>١) صحيح أن الإباحة على كلا التعريفين ليست من الأحكام التكليفية ولكن متعلقة بالمكلف وأحكامه التكليفية ولتعلقه ذُكرَ في ضمن الأحكام التكليفية .

<sup>(</sup>٢) فائدة : ينقسم الحكم إلى ثلاثة أقسام :

١ – شرعي وهو خطاب اللَّه المتعلق بأفعال المكلفين على سبيل الاقتضاء ، أو التخير أو الوضع وهو عشرة أقسام خمسة تكليفية وخمسة وضعية .

٢ - عادي وهو إثبات أمر لأمر ، وجودًا أو عدمًا بواسطة التكرار .

٣ – عقلي وهو إثبات أمر لأمر أو نفيه وعنه من غير توقف على تكرار أو وضع واضح .

وشروط التكليف : البلوغ ، والعقل ، وبلوغ الدعوة ، وسلامة الحواس .

التكليف شروطه ،

تعريف المكلف

[ \ \ ]

فالمكلف هو : البالغ العاقل (١) الذي بلغته الدعوة سليم الحواس ، وهذا في الإنس .

(۷۰] المكلفين: أنواعهم

وأما الجن فهم مُكلَّفون من أصل الخلقة فلا يتوقف تكليفهم على البلوغ ، وخرج بالبالغ: الصبي فليس مُكلَّفًا ، فمن مات قبل البلوغ فهو ناج ولو من أولاد الكفار ولا يعاقب على كفر ولا غيره خلافًا للحنفية حيث قالوا

بتكليف الصبي العاقل بالإيمان لوجود العقل وهو كاف عندهم ، فإن اعتقد الإيمان أو الكفر فأمره ظاهر ، وإن لم يعتقد واحدًا منهما كان من أهل النار لوجوب الإيمان عليه بمجرد العقل .

وخرج بالعاقل المجنون فليس بمكلف ، وكذا السكران غير المتعدى ، بخلاف المتعدي ، لكن محل ذلك إن بلغ مجنونًا أو سكران واستمر على ذلك حتى مات ، بخلاف ما لو بلغ عاقلًا ثم جن أو سكر وكان غير مؤمن ومات كذلك فهو غير ناج .

وخرج بالذي بلغته الدعوة من لم تبلغه ، بأن نشأ في شاهق جبل ، فليس بمكلف على الأصح ، خلافًا لمن قال بأنه مكلف لوجود العقل الكافي في وجوب المعرفة عندهم وإن لم تبلغه الدعوة ، وعلى اشتراط بلوغ الدعوة فهل يكفي بلوغ دعوة أي نبي ولو سيدنا آدم ، لأن التوحيد ليس أمرًا خاصًّا بهذه الأمة ، أو لابد من بلوغ دعوة الرسول الذي أُرسل إليه ؟

 <sup>(</sup>١) علاقة العقل بالبلوغ: يمكن أن نتبين عناصر العقل من التأمل للعملية الفكرية فهو يتكون من: المخ،
 والحواس، والواقع المحسوس والمعلومات السابقة فإن اختل شيء من ذلك لم يستطع الإنسان التفكير سواء
 أكان مطلقا أو سليما (أي التفكير).

فإذا توافرت هذه الأربعة كان الإنسان عاقلًا . والطفل الذي تصل معلوماته السابقة القائمة في ذهنه إلى مستوى معين يستطيع عن طريقة ربط المعلومات وأن يصل إلى مجاهيل شيي طفلًا مميزا فهو معه قدّر من العقل يزداد بمرور الوقت .

وكمال العقل إنما يكون عند البلوغ ، لأن دخول الإنسان في التجربة الجنسية يضيف إليه معلومات جديدة تتعلق بها الأحكام التكليفية ، وبها تتم المعلومات السابقة فيتم العقل فيكلف الإنسان .

[۷۱] أهل الفترة تعريفهم حكمهم

[ 77 ]

أباء النبي غ وأمهاته

وحكم

نجاتهم

والتحقيق كما نقله العلامة الملوي عن الأبي (١) في شرح مسلم خلافًا للنووي: إنه لابد من بلوغ دعوة الرسول الذي أرسل إليه ، فالمذهب الحق أن أهل الفترة – بفتح الفاء – وهم من كانوا بين أزمنة الرسل أو في زمن الرسول الذي لم يرسل إليهم ناجون وإن بدلوا وغيروا وعبدوا الأصنام .

فإن قيل: كيف هذا مع أن النبي عليه أخبر بأن جماعة من أهل الفترة في النار كامرئ القيس (٢) وحاتم الطائي (٣) وبعض آباء الصحابة (٤) فإن بعض الصحابة سأله، وهو يخطب فقال: أين أبي ؟ فقال « في النار » (٥) أجيب بأن أحاديثهم أحاديث آحاد، وهي لا تعارض القطعي وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ وهي لا تعارض القطعي وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] وبأنه يجوز أن يكون تعذيب من صح تعذيبه منهم لأمر يختص به يعلمه الله تعالى ورسوله.

وخرج بسليم الحواس غيره ، ولهذا قال بعض أثمة الشافعية : لو خلق اللَّه إنسانًا أعمى أصم سقط عنه وجوب النظر والتكاليف ، وهو صحيح كما في شرح المصنف .

(تنبيه): إذا علمت أن أهل الفترة ناجون على الراجع علمت أن أبويه على الراجع علمت أن أبويه على الراجع علمت أن أبويه على ناجيان لكونهما من أهل الفترة ، بل جميع آبائه على وأمهاته ناجون ومحكوم بإيمانهم لم يدخلهم كفر ولا رجس ولا عيب ولا شيء مما كان عليه الجاهلية بأدلة نقلية كقوله تعالى : ﴿ وَبَقَلَٰبُكَ فِي ٱلسَّنْجِدِينَ ﴾ الشعراء: ٢١٩] وقوله على إلى أزل أنتقل من الأصلاب الطاهرات

إلى الأرحام الزاكيات » (٦) وغير ذلك من الأحاديث البالغة مبلغ التواتر .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن خلفة بن عمر الأبي الوشتاتي المالكي عالم بالحديث . توفي سنة ٨٢٧ هـ في تونس من مؤلفاته : إكمال المعلم وشرح المدونة ( انظر : الأعلام ١١٥/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) عن أبي هريرة ﷺ قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « أمرؤ القيس صاحب لواء الشعراء إلى النار » . أخرجه أحمد في المسند (٢٢٨/٢) والبراز (كشف الأستار رقم ٢٠٩١ ) .

 <sup>(</sup>٣) جاء عن عدي بن حاتم ﷺ قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
 إن أباك أراد أمرا فأدركه ( يعني الذكر ) . أخرجه أحمد ( ٢٥٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) عن عائشة ربيجي قالت: قلت يا رسول الله: ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم ويطعم المسكين فهل ذلك نافعه ؟ قال: لا ينفعه ، إنه لم يقل يومًا رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين. أخرجه مسلم ٢١٤. (٥) أخرجه مسلم ٢٠٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة من حديث عبد الله بن عباس ، انظر : مسالك الحنفا للسيوطي ، ضمن كتابه الحاوي في الفتاوى ٢١١/٢ .

وأما آزر: فكان عم إبراهيم ، وإنما دعاه بالأب لأن عادة العرب تدعو العم بالأب . وأما ما نقل عن أبي حنيفة (١) في « الفقه الأكبر » من أن والدى المصطفى ماتا على الكفر فمدسوس عليه ، وحاشاه أن يقول في والدي المصطفى ذلك ، وغلط ملا علي قاري يغفر الله له في كلمة شنيعة قالها ، ومن العجائب ما نسب له مع ذلك من إيمان فرعون ، فالحق الذي نلقى الله عليه أن أبويه عليه أن أبويه عليه أن أبويه عليه أن على أنه قبل إنه تعالى أحياها حتى آمنا به ثم أماتهما ، لحديث ورد في ذلك : وهو ما روي عن عروة (١) عن عائشة (١) أن رسول الله عليها نه يمال ربه أن يحيى له أبويه فأحياهما فآمنا به ثم أماتهما (٤).

قال السهيلي <sup>(٥)</sup> : واللَّه قادر على كل شيء ، له أن يخص نبيه ، بما شاء من فضله وينعم عليه بما شاء من كرامته اه. .

## وقد أنشد بعضهم فقال:

حبا الله النبيّ مزيد فَضْلِ على فَضْل وكان به رءوفا فسُحيى أُمّه وكذا أباه لإيمان به فَضْلًا مَنِيفا فسلّم فالقديم بذا قدير وإن كان الحديث به ضعيفا ولعل هذا الحديث صح عند أهل الحقيقة بطريق الكشف ، كما أشار إليه بعضهم

أيقنت أن أبا النبيّ وأمه أحياهما الربُّ الكريم الباري حتى له شهدا بصدق رسالة صدّق فتلك كرامة المختار

<sup>(</sup>١) هو : النعمان بن ثابت أبو حنيفة الإمام المجتهد مؤسس مذهب الحنفية ، توفي سنة ١٥٠ هـ . من مصنفاته : المسند ، والفقه الواضح . ( انظر : الأعلام ٣٦/٨ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: عروة بن الزيير بن العوام بن خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب: الإمام ، عالم المدينة ، أبو عبد الله القرشي الأسدي ، المدني ، الفقيه أحد الفقهاء السبعة . (انظر: تهذيب الكمال ٧/١٣ ، وحلية الأولياء ١٧٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) هي : أم المؤمنين عائشة الصديقة بنت الصديق أبي بكر على ، أم المؤمنين ، زوجة النبي على و تكنى أم عبد الله الفقيهة ، وكانت تعرف أنساب العرب كأبيها وكانت أفقه الناس وأعلم الناس وأحسن الناس رأيًا (انظر : الإصابة ١٣٩/٨ ، ابن سعد في طبقاته ٨/٨٥ ، أسد الغابة ٧١٨٨ ، الذهبي في الأعلام ٤٣٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن شاهين في الناسخ والمنسوخ برقم ٢٥٦ ص ٤٨٩ طبعة مكتبة المنار بالأردن .

 <sup>(</sup>٥) هو: عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد الخثعمي حافظ وعالم باللغة ، ولد في مالقه سنة ٥٠٨ هـ ، وتوفي سنة
 ٥٨١ هـ ، عمى بصره وهو صغير . من كتبه : الروض الأنف تفسير سورة يوسف . (انظر : الأعلام ٣١٣/٣) .

هذا الحديث ومن يقول بضعفه فهو الضعيف عن الحقيقة عاري وقد ألف الجلال السيوطي فيما يتعلق بنجاتهما مؤلفات كثيرة (١).

[ ٧٣ ] قوله: (شرعًا) الأولى أنه منصوب على التمييز، وإن ذكر الشيخ عبد السلام أنه منصوب على نزع الخافض لأنه سماعي، لكن أجيب عنه وجوبها بأنه كَثُرَ في كلام المؤلفين حتى صار كالقياسي (٢)، وعلى كُلِّ فهو متعلق بالشرع بقوله « وجبا » وقيل: متعلق « بكلف » لكن الأظهر الأول ، لأن المقصود

أن المعرفة وجبت بالشرع لا بالعقل ، وليس المقصود تقييد التكليف بالشرع ، وهذا مذهب الأشاعرة وجمع من غيرهم ، فمعرفة الله وجبت عندهم بالشرع ، وكذلك سائر الأحكام إذ لا حكم قبل الشرع لا أصليًّا ولا فرعيًّا .

العقل العقل العقل الأحكام كلها ثبتت بالعقل ، ولذلك قال في جمع الجوامع : وحكَّمت المعتزلة العقل : أي جعلته حاكمًا أي المعتزلة المعتزلة مدركا للأحكام وإن لم يرد بها الشرع ، ويقولون : إن الشرع جاء مقويًا ومؤكدًا للعقل فلا ينفون الشرع أصلًا وإلا كفروا قطعا ، وينون كلامهم على التحسين والتقبيح (٣) العقليين ، فالحسن عندهم ما حسنه العقل والقبيح ما قبحه العقل ، فإذا أدرك أن هذا الفعل حسن بحيث يذم على تركه ويمدح عندالعتزلة على فعله حكم بوجوبه وهكذا .

<sup>(</sup>١) من هذه المؤلفات: مسالك الحنفا في والدي المصطفى ، بدأه بقوله: الحكم في أبوي النبي الله أنهما ناجيان وليسا في النار صرح بذلك جمع من العلماء ، والرسالة برمتها في كتاب الحاوي للفتاوى ( ٢٥٣/٢ ع ٤٠٤) . تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد المكتبة التجارية الكبرى الطبعة الثالثة ( ١٢٧٨ هـ ١٢٧٨ م ( ٢) . ذكر البيجوري هنا إعرابين لكلمة « شرعا » ، والواقع أن في إعراب « شرعًا ، ولغة ، واصطلاحًا ، ونحوهما خمسة أوجه هي :

ب – أن يكون تمييزًا . ﴿ حَدَّ أَنْ يَكُونَ مَفْعُولًا مَطْلَقًا .

د – أن يكون مفعولًا لأجله . ﴿ – أن يكون حالًا .

انظر : المسألة الثانية من كتاب توجيه بعض التراكيب المشكلة لابن هشام الأنصاري تحقيق د . عبد الله الحسيني هلال ، الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة . (١٤١٠ شمار ١١١٠٠ م) .

<sup>(</sup>٣) للحسن والقبيح ثلاثة تعريفات: ١ - الحسن: ما يلائم الطبع (كتاب الراحة الله).

٢ - الحسن : ما يمدح فاعله ، والقبيح ما يذم فاعله ( الكرم حسن والبدئل تحيين ) .

٣ - إن الحسن : ما يترتب عليه الثواب في الآخرة والمدح في الدنيا ، والقبيح ما يترتب عليه العقاب في الآخرة والذم في الدنيا .

[ ۷٤] الحسن والقبيح عند أهل السنة

الأحكام الشرعية : مذاهب العلماء في سبيل ثبوتها

وأما عند أهل السنة فالحسن ما حسنه الشرع والقبيح ما قبحه الشرع ومذهب الماتريدية كما نقله المصنف في شرحه عنهم أن وجوب المعرفة بالعقل بمعنى أنه لو لم يرد به الشرع لأدركه العقل استقلالا لوضوحه لا بناء على التحسين العقلي كما قالت المعتزلة . والحق أن العقل لا يستقل بشيء أصلا فتلخص أن المذاهب ثلاثة :

مذهب الأشاعرة: وهو أن الأحكام كلها ثبتت بالشرع لكن بشرط العقل. والثاني: مذهب الماتريدية: وهو أن وجوب المعرفة ثبت بالعقل دون سائر الأحكام. والثالث: مذهب المعتزلة: وهو أن الأحكام كلها ثبتت بالعقل. وقد علمت الفرق بين قول الماتريدية بوجوب المعرفة بالعقل وقول المعتزلة بثبوت الأحكام بالعقل فاحرص عليه.

[ ٧٥ ] قوله : (وجبا عليه .. ) إلخ هذه الجملة خبر المبتدأ الذي هو « كل من كلف » و « عليه » متعلق بـ « وجبا » والألف فيه للإطلاق .

[  $\mbox{V7}$  ] وقوله :  $\mbox{``lim}$  أن يعرف  $\mbox{``lim}$  أي معرفة  $\mbox{``lim}$  والفعل في تأويل مصدر هو فاعل  $\mbox{``lim}$  وجب  $\mbox{``lim}$  ، والمعرفة والعلم مترادفان  $\mbox{``lim}$  على معنى واحد على التحقيق ، وهذا المعنى الواحد هو الجزم المطابق للواقع عن دليل ، فخرج بالجزم : الظن والشك والوهم ، وبالمطابق غير المطابق كجزم النصارى بالتثليث ، وبما بعده التقليد فليس كل منها معرفة ، والمتصف بشيء من الأربعة الأول في شيء من العقائد الآتية كافر اتفاقًا ، وأما المتصف بالتقليد فسيأتى ذكر الخلاف فيه .

[ VV ] قوله : (ما قد وجبا لله ) أي جميع ما وجب لله (V) ، (V) ، (V) من صيغ العموم ، لكن ما قامت الأدلة العقلية عليه أو النقلية تفصيلاً وهو العشرون الآتية يجب على المكلف أن يعرفه كذلك : أعني تفصيلا ، وما قامت الأدلة العقلية أو النقلية عليه إجمالاً وهو سائر الكمالات يجب على المكلف أن يعرفه كذلك أعني إجمالاً ، وكذا يقال في المستحيل .

 <sup>(</sup>٦) الفرق بين العلم والمعرفة ، أن المعرفة تستدعي سبق الجهل ، ولهذا يقال : إن الله عالم ولا يقال عارف ،
 والصحيح أنه يمكن أن يقال : عارف لأن المعرفة والعلم مترادفان على معنى واحد على التحقيق ، وإنما لا يقال «عارف» لأن أسماء الله توقيفية .

<sup>(</sup>٧) عرفوا الواجب : ما لا يتصور في العقل عدمه ، أي لا يحكم العقل بعدمه . (انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ١٠١ ، تحقيق د . عبد الفتاح البزم طبعة دار ابن كثير بدمشق الطبعة الأولى ١٤١٨ - ١٩٩٧) .

وفي البيت التضمين المتقدم والألف في « وجبا » للإطلاق فلا إيطاء في كلامه وإن قلنا : إن هذه المقدمة من مشطور الرجز كما تقدّم في نظيره بأن الوجوب الأوّل بالشرع والثاني بالعقل غالبًا . وإنما قلنا « غالبًا » لأن الصفات على ثلاثة أقسام :

صفات القسم الأول: مالا يصح الاستدلال عليه إلا بالدليل العقلي (١) وهو ما الله تعالى: توقفت عليه المعجزة من الصفات كوجوده تعالى، وقدمه، وبقائه، وقيامه، اقسامها بنفسه، ومخالفته للحوادث، وقدرته، وإرادته، وعلمه، وحياته (٢).

القسم الثاني: مالا يصح الاستدلال عليه إلا بالدليل السمعي: وهو كل مالا تتوقف المعجزة عليه من الصفات: كالسمع، والبصر، والكلام.

القسم الثالث: ما اختلف فيه: وهو الوحدانية ، والأصح أن دليلها عقلي . وإنما قدم الواجب لشرفه ، وأخر المستحيل لانحطاطه لأنه يرجع للسلب ، والثبوت أشرف منه ، ووسط الجائز ، لأن فيه شائبة الثبوت وشائبة السلب ، وقد عرّفوا الواجب في هذا الفن بأنه مالا يتصوّر في العقل عدمه ببناء الفعل للفاعل: أي مالا يمكن بسبب العقل عدمه (٦) أو للمفعول: أي مالا تدرك النفس بسبب العقل عدمه ، لكن يرد على هذا أن النفس قد تدرك عدم الواجب ، لأن المحال قد يتصور أي يدرك . ويجاب بأن المراد بالتصور هنا التصديق ، والمعنى حينفذ: مالا تصدق النفس بسبب العقل بعدمه ، وعلم من هذا أن العقل آلة في الإدراك ، والمدرك إنما هو النفس . والأولى عدم ربط الواجب بالعقل ، فيقال:

<sup>(</sup>١) قوله: « بالدليل العقلي » لأننا لو قلنا بالدليل النقلي لوجب من قولنا ثبوت الرسالة بالرسالة ، والرسالة لا تثبت إلا بالمعجزة ، والذي لا يؤمن بالرسالة لا يقبل الاستدلال بالنقل ( الكتاب والسنة ) . إذن علينا أن نثبت أولًا وجوب وجود واجب الوجود وصفاته الواجبة بالعقل وإن أصبح العقل أهلًا لقبول هذا يكون صالحا لقبول ما جاء به الرسل من أحكام وأوامر .

<sup>(</sup>٢) وجه ذلك أننا لو استدللنا على القسم الأول بالدليل النقلي لصارت تلك الصفات المستدل عليها متوقفة على الدليل النقلي ، والدليل النقلي متوقف على ثبوت الرسالة ، وثبوت الرسالة متوقف على المعجزة والفرض أن المعجزة متوقفة على هذه الصفات فلزم من الاستدلال بالدليل النقلي توقف الصفات على المعجزة المتوقفة على تلك الصفات ، وهذا دور ، ويرد عليه أن الجهة منفكة ، لأن توقف الصفات على المعجزة توقف علم ، بمعنى أن الصفات لا تعلم إلا من الأدلة النقلية الموقوفة على ثبوت الرسالة الموقوف على المعجزة ، وتوقف المعجزة على الصفات توقف وجود ، بمعنى أن المعجزة لا توجد إلا ممن اتصف بتلك الصفات ، ومتى انفكت الجهة فلا دور ، يؤخذ ذلك كله من حاشية الشيخ الأمير على عبد السلام .

<sup>(</sup>٣) أي جواز عدمه ، فالمنفي إدراكه بالعقل هو جواز العدم لا نفس العدم ، وإلا لاقتضى التعريف أن كل ما قطع بوجوده كان واجبًا ولو من الجائزات .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد الواجب هو مالا يقبل الانتفاء ، لأن الواجب واجب في نفسه وجد عقل أو لم يوجد . والواجب قسمان : ضروري كتحيز الجرم : أي أخذه قدرًا من الحيّز وهو العسامه المكان ، فإنه مادام الجرم موجودًا يجب أن يتحيز فهو واجب مقيد بدوام الجرم ونظري كصفاته تعالى .

١٠ - للَّه وَالْجَائِزِ وَ الْـمُمْتَنعَا وَمِثْلَ ذَا لُرِسْلِهِ فَاسْتَمِعَا [ ٧٨ - ٨١]

قوله: (والجائز) (1) أي في حقه سبحانه وتعالى عقلًا وهو معطوف على قوله: «ما قد وجبا » وقد عرفوه بأنه: ما يصح في العقل وجوده تارة وعدمه أخرى: إما ضرورة كحركة الجرم أو سكونه ، أو نظرًا كتعذيب المطيع ولو معصومًا ، لكن لا ينبغي التمشدق في حق الأنبياء بل بقدر ضرورة التعليم ، وإثابة العاصي ولو كافرًا ، لأن الكلام في الإمكان العقلي

[ ۷۸] الجائز: تعریفه: اقسامه

1 [ 7 9 1

المستحيل:

تعريفه : اقسامـه

فلا ينافي أن ذلك ممتنع شرعًا ، وعلم من ذلك أن الجائز قسمان : ضروري ونظري .

قوله: ( والممتنعا ) أي المستحيل في حقه تعالى ، وعرّفوه بأنه: مالا يتصور في العقل وجوده ببناء الفعل للفاعل أو للمفعول كما تقدم في تعريف الواجب ، وهو قسمان: ضروري كخلو الجرم عن الحركة والسكون معًا ، ونظري كالشريك له تعالى ، فتلخص أن كل واحد من

هذه الأقسام الثلاثة ينقسم قسمين: ضروري ونظري ؛ فالجميع ستة ، وقد مر تمثيلها . قال بعضهم: ويمكن تمثيل الأقسام الثلاثة بحركة الجرم وسكونه ، فالواجب أحدهما ، لا بعينه والمستحيل خلوه عنهما جميعًا ، والجائز ثبوت أحدهما معينا بدلا عن الآخر ، وينبغي الاعتناء بهذه الأحكام ، لأن إمام الحرمين (٢) يقول بأن معرفتها هي العقل (٣) ،

<sup>(</sup>١) إيضاح هذا أن الجائز المقابل للواجب والمستحيل له جوازان: جواز في نفسه وهو صلاحية في نفسه أي بقطع النظر عنه تعالى للوجود والعدم ، وجواز في حقه تعالى وهو كونه في قبضته سبحانه وتعالى ، بمعنى أنه في حال عدمه إن شاء الله أبقاه على عدمه وإن شاء أوجده ، وفي حال وجوده إن شاء أعدمه وإن شاء أبقاه على وجوده ، والواجب على المكلف اعتقاد الجواز الثاني بأن يعتقد أن كل ما هو جائز في نفسه فهو جائز في حقه تعالى ، وقد علمت المغايرة بين جوازه في نفسه وجوازه في حقه فلا ركاكة في قولنا «الجائز في حقه تعالى كل ممكن » لأن المراد منه أن كل ما أمكن في نفسه : أي صلح نفسه للوجود والعدم كان جائزًا في حقه تعالى ، بمعنى أنه في قبضته . (٢) هو : عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي ركن الدين . كان أعلم أهل زمانه بالكلام والأصول والفقه توفي سنة ٤٧٨ هـ ، ومن مصنفاته : البرهان في أصول الفقه ، نهاية المطلب في دراية المذهب ، مغيث الحلق . ( انظر : وفيات الأعيان ٢٨٧/١ ، والأعلام ٤/١٦) .

<sup>(</sup>٣) المراد بالمعرفة التي جعلها إمام الحرمين نفس العقل: تصور المفاهيم الثلاثة ، بأن يتصور أن الواجب مالا يقبل العدم ، وأن الجائز ما يصح وجوده وعدمه . وقيل: المراد بتلك المعرفة: التصديق ببعض الضروريات من الأقسام الثلاثة كأن يصدق بأن الواحد نصف الاثنين ، وبأن النار حارة ، وأم النقيضين لا يجتمعان ، فكون الواحد نصف الاثنين واجب ضرورة ، وثبوت الحرارة للنار جائز ضرورة ، واجتماع النقيضين مستحيل ضرورة ، فالتصديق بذلك وما شابهه هو العقل بناء على هذا القول يؤخذ ذلك من حاشية الشرقاوي على الهدهدي .

بناء على أنه العلم بوجوب الواجبات وجواز الجائزات واستحالة المستحيلات .

[ ٨٠] قوله: (ومثل ذا لرسله) يجوز قراءة «مثل» بالرفع، فتكون الجملة مستأنفة، أي مبتدأ وخبر، والتقدير: مثل ذا كائن لرسله، ويجوز قراءته بالنصب عطفا على «ما قد وجبا» وما بعده، والتقدير: ووجب عليه أن يعرف مثل ذلك لرسله، وإفراد اسم الإشارة مع عوده لمتعدد نظرًا لتأويله بالمذكور الذي هو الواجب والمستحيل والجائز، وأشار المصنف بلفظ «مثل» إلى أن الواجب في حقهم عليهم الصلاة والسلام والمستحيل والجائز، ليست هي عين الواجب في حقه تعالى والمستحيل والجائز، فالمراد المؤلية في مطلق واجب وجائز ومستحيل وإن اختلفت الأفراد والأدلة، وإنما خص الرسل لأن بعض ما يأتي كالتبليغ خاص بهم دون الأنبياء.

[ ٨١ ] وقوله : ( فاستمعا ) بقلب نون التوكيد الخفية ألفًا في الوقف كما قال ابن مالك :

وأبدلنها بعد فتح ألفا وقفًا كما تقول في قفًا قفا أي : فاستمعن ما ألقى إليك من الأمور التي معرفتها ترفعك عن الجهل والتقليد استماع تدبر وتفهم فهو وإن كان تكملة مفيد لما تقدم .

١١ - إِذْ كُلُّ مَنْ قَلَّدَ فِي التَّوْحِيدِ إِيمَانُهُ لَمْ يَخْلُ مِنْ تَرْديِدِ ٢٨- ٨٤]

[ ٨٢] قوله: (إذ كل من قلد ..) إلخ هذا تعليل (أ) لوجوب المعرفة السابقة التقليد فكأنه قال: وإنما وجب على المكلف معرفة ما ذكر لأن كل من قلد .. في التوحيد إلخ ، فإذ للتعليل ، والتقليد هو: الأخذ بقول الغير من غير أن يعرف دليله ، والمراد بالأخذ: الاعتقاد: أي اعتقاد مضمون قول الغير ، والمراد بالقول: ما يشمل الفعل والتقرير أيضًا ، وخرج بقولنا «من غير أن يعرف دليله » التلامذة بعد أن يرشدهم الأشياخ للأدلة ، فهم عارفون لا مقلدون ، وضرب لهم الشيخ السنوسي مثلًا للفرق بينهم وين المقلدين بجماعة نظروا للهلال فسبق بعضهم لرؤيته فأخبرهم به ، فإن صدقوه من غير معاينة كانوا مقلدين ، وإن أرشدهم بالعلامة حتى عاينوه لم يكونوا مقلدين .

[ ٨٣] وقوله : ( في التوحيد) أي في علم العقائد ولو تعلقت بالرسل ، فليس المراد بالتوحيد إثبات الوحدة بخصوصه .

[ ٨٤] قوله : (إيمانه لم يخل من ترديد) هذه الجملة خبر عن المبتدأ الذي هو «كل من قلد . . إلخ » والمراد بإيمانه : جزمه بأحكام التوحيد من غير دليل ، وليس المراد به المعرفة ، إذ لا معرفة عند المقلد ، كذا يفيده كلام الشارح ، ولعله مبني على أن الإيمان هو المعرفة و هو ضعيف ، والراجح أنه التصديق وهو غير الجزم ، لأن مرجعه الكلام النفساني وهو قول النفس : آمنت وصدقت ، فالأولى أن المراد بإيمان المقلد : تصديقه التابع للجزم لا نفس الجزم ، والمراد من الترديد : التردد والتحير ، من قولك : « تردد زيد » أي تحير .

واستشكل بأن العبارة تقتضي أن الجزم يجامع التردد ، مع أنه متى كان جازمًا لا يكون مترددًا أصلًا ، فكيف يقول : (إيمانه لم يخل من ترديد) ، وأجيب عن ذلك بأن كلامه على حذف مضاف ، والتقدير : لم يخل عن قبول ترديد ، أو المعنى : أنه مصحوب بالترديد بالقوة لا بالفعل ، و لا يرد أن العارف لا يخلو أيضا عن قبول الترديد ، أو لم يخل عن الترديد بالقوة لجواز أن تطمس عين معرفته والعياذ بالله تعالى ، لأن المراد بالقبول والقوة : القريبان من الفعل عادة ولا يضر غيرهما ، ويمكن أن يحمل الترديد على اختلاف العلماء فيه ، ثما يأتي كالتفسير لهذا المجمل فهو من ذكر المفصل بعد المجمل .

<sup>(</sup>١) أي باعتبار ما تضمنه من وجوب الدليل ، لأن وجوب المعرفة يتضمن وجوب أمور ثلاثة : الجزم ، وكونه مطابقًا للواقع ، وكونه ناشقًا عن الدليل .

١٢ – فَفيهِ بَعْضُ الْقَومِ يَحْكَي الْحُلْفَا وَبِعَضُهُمْ حَقَّقَ فِيهِ الْكَشْفَا [ ٨٠ - ١٩]

[ ٥٥] قوله: ( ففيه بعض القوم يحكي الخلفا ) أي فبسبب تحيره وتردده اختلف العلماء في إيمانه صحة وعدمًا ، فالفاء سببية والضمير لإيمان المقلد من حيث الصحة وعدمها ، والخلف بضم الخاء وسكون اللام: بمعنى الخلاف ، لا بمعنى خلف الوعد وإن تعورف فيه . وحاصل الخلاف فيه أقوال ستة :

الأول : عدم الاكتفاء بالتقليد بمعنى عدم صحة التقليد ، فيكون المقلد كافرًا ، وعليه السنوسي في الكبرى .

الثاني: الاكتفاء بالتقليد مع العصيان مطلقًا ، أى سواء كان فيه أهلية للنظر أم لا . الثالث : الاكتفاء به مع العصيان إن كان فيه أهلية للنظر وإلا فلا عصيان .

الرابع : أن من قلد <sup>(۱)</sup> القرآن والسنة القطعية صح إيمانه لاتباعه القطعي ، ومن قلد غير ذلك لم يصح إيمانه لعدم أمن الخطأ على غير المعصوم .

الخامس: الاكتفاء به من غير عصيان مطلقًا ، لأن النظر شرط كمال ، فمن كان فيه أهلية النظر ، ولم ينظر فقد ترك الأولى .

السادس : أن إيمان المقلد صحيح ويحرم عليه النظر ، وهو محمول على المخلوط بالفلسفة .

وما أحسن قول بعضهم (٢):

عاب الكلام أناسٌ لا خلاق لهم وما عليه إذا عابوه من ضرر ما ضرر شمسَ الضحى في الأفق طالعة أن لا يرى ضوءها من ليس ذا بصر

والقول الحق الذي عليه المعوّل من هذه الأقوال: القول الثالث، والصواب أن هذا الحلاف مطلق: أي جار في النظر الموصل لمعرفة الله تعالى، دون غيره كالنظر الموصل لمعرفة الرسل، خلافًا لمن خص الحلاف بالنظر غير الموصل لمعرفة الله تعالى، وقال: أما النظر الموصل لمعرفة الله تعالى فهو واجب بالإجماع، وقد جرى على ذلك الشيخ عبد

<sup>(</sup>١) « إن من قلد .. إلخ » أي فيما توقف على الدليل العقلي : وهو ما تتوقف عليه المعجزة ، وذلك ماعدا السمع والبصر والكلام و لوازمهما ؛ لأنه حيئنذ في حكم المقلد لأخذه بالنقلي وتركه الدليل العقلي . (٢) « وما أحسن قول .. إلخ » مرتبط بقوله : « المخلوط بالفلسفة » فإن خلط الدليل بالفلسفة يوهم أنه صار معيبا بذلك ، فدفع ذلك الإيهام بقوله : « و ما أحسن ... إلخ » .

السلام ، والراجح أنه لا فرق في هذا الخلاف بين أهل الأمصار والقرى وبين من نشأ في شاهق جبل ، خلافًا لمن خصه بمن نشأ في شاهق جبل دون أهل الأمصار والقرى . وقد جرى على ذلك الشيخ عبد السلام أيضًا .

[ ٨٦] قال اليوسي: وقد تحدثت امرأتان بمحضري في زمن صغري وذكرتا الذنوب، فقالت إحداهما: الله يغفر لنا، فقالت الأخرى: يغفر لنا إن وفقه الله الذي خلقه هو أيضًا اه، ومثل ذلك كثير في الناس، فمنهم من يعتقد أن الصحابة أنبياء وهذا كفر، ومنهم ينكر البعث ويقول: من مات ثم جاء وأخبر بذلك، إلى غير ذلك من الكفر الصريح.

[ ۸۷] وحكى الآمدي <sup>(۱)</sup> اتفاق الأصحاب على انتفاء كفر المقلد ، وأنه لا يعرف القول بعدم صحة إيمانه إلا لأبي هاشم الجبائي <sup>(۲)</sup> من المعتزلة .

[ ٨٩] ولذلك قال أبو منصور الماتريدي: أجمع أصحابنا على أن العوام مؤمنون عارفون بربهم وأنهم حشو الجنة ، كما جاءت به الأخبار وانعقد به الإجماع ، فإن فطرتهم مجبِلت على توحيد الصانع وقِدَمِه وحدوث ما سواه وإن عجزوا عن التعبير عنه باصطلاح المتكلمين ، والله أعلم .

## [ ٩٠] قوله: ( وبعضهم حقق فيه الكشفا ) أي وبعض القوم كالتاج السبكي (٥)

(١) هو : على بن محمد بن سالم أبو الحسن سيف الدين أصولي باحث ، ولد سنة ٥٥١ هـ ، وتوفي في دمشق سنة ٦٣١ هـ ، من مؤلفاته الإحكام في أصول الأحكام ، ولباب الألباب . ( انظر : وفيات الأعيان ٣٢٩/١ ، الأعلام ٣٣٢/٤) . (٢) هو : عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب شيخ المعتزلة وإليه تنسب الطائفة الهاشمية من المعتزلة . توفى سنة ٣٢١ هـ من مصنفاته : تذكرة العالم ، والعدة ، والشامل ( انظر : الأعلام ٧/٤) .

(٣) الفطرة أصل الخلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار في الخير أو الشر تعس قالوا : ١ – صفحة بيضاء ٢ – الميل للخير ٣ – الميل للشر والواقع بمخلافه .

(٤) أخرجه البخاري ( ١٣٨٥) واللفظ له وأخرجه أيضًا مسلم ( ٢٦٥٨) ، من حديث أبي هريرة . (٥) هو : عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي الأنصاري الشافعي السبكي ، أبو نصر ، تاج الدين ، فقيه ، أصولي ، مؤرخ ، أديب ، ناظم ، ولد بالقاهرة ٧٢٧ ، وقدم دمشق مع والده ، لزم الذهبي ، وتخرج به وولي بها القضاء ، ودرس في أغلب مدارسها وتوفي بها في سنة ٧٧١ ، من تصانيفه : طبقات الشافعية الكبرى ، وجمع الجوامع في أصول الفقه ، والأشباه والنظائر . ( انظر : الدرر الكامنة لابن حجر ٢٥/٢ ، شذرات الذهب ٢٢١/٦ ، والأعلام ٤٢٥/٢) .

حقق في إيمان المقلد البيان عن حاله بما يصير به الحلاف في الاكتفاء بالتقليد وعدم الاكتفاء به لفظيًّا (١) ، والتحقيق يطلق على ذكر الشيء (٢) على الوجه الحق ، وعلى إثبات الشيء بدليل ، والأول هو المراد هنا .

(١) قوله : ( بما يصير به الحلاف لفظيا .. إلخ ) علم منه أن الحلاف الذي صار بهذا التحقيق لفظيا هو الحلاف الواقع بين من قال بإيمانه من كون المقلد مؤمنًا عاصيًا مطلقًا أو غير عاص مطلقًا أوفيه التفصيل ، فهو معنوي عند البعض الثاني كما هو معنوي عند الأول .

<sup>(</sup>٢) التحقيق : أن يذكر الشيء ومعه دليل ذكر الشيء بدليل .

التدقيق : أن يذكر الشيء بدليل من جهة أخرى بدليل آخر ، مثل قوله في الاستدلال ( ولقوله ﷺ ) .

الترقيق : أن تُصيغ المسألة بأسلوب بلاغي .

التنميق : أن تدخل فيها المحسّنات البديعية .

١٣ - فقال إنْ يَجْزِمْ بِقَوْلِ الْغَيْرِ كَفَى وإلا لَمْ يَزَلْ فِي الضَّيْرِ [ ٩١ - ٩٩ ]
 ١٢ - وَاجْزِمْ بِأَنَّ أُوَّلًا مَّمَا يَجِبْ مَعْرِفَة وفِيهِ خُلْف مُنْتَصِبْ [ ٩٩ - ٩٩ ]

[ ٩١ ] وقوله : ( فقال ... ) إلخ معطوف على قوله : « حقق فيه الكشفا » من عطف المفصل على المجمل .

[ ٩٢ ] وقوله : (إن يجزم بقول الغير ) أي إن يجزم المقلد بصحة قول الغير جزمًا قويًا بحيث لو رجع المقلّد بالفتح ولم يرجع المقلّد بالكسر .

[ ٩٣ ] وقوله : (كفى ) أي كفاه في الإيمان ، وعلى هذا يحمل القول بكفاية ، التقليد ، فيكفيه ذلك في الأحكام الدنيوية ، فيناكح ، ويؤمّ ، وتؤكل ذبيحته ، ويرثه المسلمون ويرثهم ، ويسهم له ، ويدفن في مقابر المسلمين ، وفي الأحكام الأخروية أيضًا ، فلا يخلد في النار إن دخلها ومآله إلى النجاة والجنة ، فهو مؤمن لكنه عاص بترك النظر إن كان فيه أهلية النظر .

[ ؟ 9 ] وقوله: (وإلا لم يزل في الضير) أي وإن لم يجزم المقلد بصدق قول الغير جزمًا قويًّا بأن كان جازمًا لكن لو رجع المقلد بالفتح لرجع المقلد بالكسر لم يزل واقعًا في الضير، لأنه قابل للشك والتردد، وعلى هذا يحمل القول بعدم كفاية التقليد والخلاف إنما هو في المقلد الجازم، وأما الشاك والظان فمتفق على عدم صحة إيمانهما، وإن كان كلام المصنف يوهم خلاف المراد، والخلاف في إيمان المقلد إنما هو بالنظر لأحكام الآخرة وفيما عند الله وأما بالنظر لأحكام الدنيا فيكفي فيها الإقرار فقط، فمن أقر جرت عليه الأحكام الإسلامية ولم يحكم عليه بالكفر، إلا إن اقترن بشيء يقتضي الكفر كالسجود لصنم (١).

[ 90 ] قوله : (واجزم ) أي اعتقد اعتقادًا جازمًا ، والمخاطب بذلك كل مكلف من ذكر أو أنثى ، حر أو عبد ، جنى أو إنسى .

قال المصنف في شرحه: والكلام السابق من قوله ( فكل من كلف ... إلخ ) إنما أفاد أن المعرفة واجبة على المكلف ، وهذا أفاد أنها أول واجب ، ثم هذه المسألة ليست من أركان الدين المعتقدة ، كيف والأصح كفاية التقليد (٢) .

<sup>(</sup>۱) قال الغزالي : أسرفت طائفة بتكفير عموم المسلمين ، وزعموا أنه من لم يعرف العقائد الشرعية بالأدلة التي حرروها كافر فضيقوا رحمة الله الواسعة ، وجعلوا الجنة مختصة بجماعة يسيرة من المتكلمين. انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ص (١١١) .

<sup>(</sup>٢) غرضه بذلك أنه إذا كان الأصح كفاية التقليد كان وجوب المعرفة غير متفق عليه ، فلا يكفر جاحده ، =

[ ٩٦] وقوله: (بأن أولًا) متعلق به (اجزم) وأصل (أول) أوأل على وزن (أفعل) قلبت الهمزة الثانية واوًا ثم أدغمت الواو في الواو لاجتماع المثلين، وله استعمالان، أحدهما: أن يكون بمعنى سابق فيكون منصرفًا مُنونًا، ومنه قولهم: (الحمد لله أولًا وآخرًا)، والثاني: أن يكون صفة فيكون أفعل تفضيل بمعنى (أسبق) فيكون غير منصرف للوصفية ووزن الفعل، فإن حمل ما في النظم على الأول فلا إشكال وإن حمل على الثاني فصرفه وحذف المضاف إليه لضرورة النظم ().

[ ۹۷ ] وقوله : ( مما يجب ) أي من الذي يجب فـ ( ما ) اسم موصول ، و ( من ) تبعيضية ، وهو صفة لـ ( أولًا ) على الاستعمال الأول ، وللمضاف إليه المحذوف على الاستعمال الثانى ، والأصل أن أول شيء مما يجب .

[ ٩٨ ] وقوله: (معرفة ) خبر أن ، والتنوين فيه للتعظيم ، وهو عوض عن المضاف إليه ، والأصل معرفة الله ، والمراد معرفة صفاته وسائر أحكام الألوهية لا معرفة ذاته وكنه حقيقته إذ لا يعرف ذاته وكنه حقيقته إلا هو . وفي الحديث « تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق ، فإنه لا تحيط به الفكرة » (٢) وفي الحديث أيضًا « إن الله احتجب عن الأبصار » (٣) وبالجملة لا يعرف الله إلا الله ، فترك الإدراك إدراك ، والبحث عن ذات الله إشراك .

[ ٩٩ ] قوله : (وفيه خلف منتصب ) أي وفي أول ما يجب اختلاف قائم بين الأئمة سنيين وغيرهم ، ودفع الناظم بذلك توهم الاتفاق على الحكم السابق في قوله : (واجزم بأن أولًا .. ) إلخ وجعل الخلاف في الأولية لا في الوجوب ، لأنه لم يقع

إذا أول قد جاء معناه أسبق فمنع انصراف فيه أمر محتم لو وصف ووزن الفعل يا أيها الفتى عليك بضبط العلم هلك تفهم وإن كان ظرفا فاحكمن فيه بالذي حكمت به في قبل والله أعلم

انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ص ١١٤ .

وإذا لم يكفر جاحد وجوب المعرفة فبالأولى أن لا يكفر من جحد كونها أول الواجبات. هذا ولو قال: كيف وفي أول الواجبات الخلاف الآتي لكان أظهر ، لأن كل ما وقع فيه خلاف بين العلماء لا يكفر جاحده.
 (١) في هذا المعنى يقول الأجهوري :

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في كتاب العرش (١٦ ) والبيهقي في الأسماء والصفات (ص ٥٣٠ ) وإسناده جيد كما قال الحافظ في الفتح .

<sup>(</sup>٣) حديث إن اللَّه احتجب عن البصائر كما احتجب عن الأبصار لم نجده واللَّه أعلم .

خلاف بين المسلمين في وجوب المعرفة ووجوب النظر الموصل إليها ، كذا قال الشارح ، لكن قد سبق قول بحرمة النظر وقول بأنه شرط كمال ، وكأنه ناظر لما جرى عليه فيما تقدم من تخصيص الحلاف بغير معرفة الله تعالى وغير النظر الموصل إليها ، وقد تقدم ما فيه ، ويحتمل أنه لم يعتد بالحلاف بناء على ما أنشده السيوطي في الإتقان :

وليس كل خلاف جاء معتبرًا إلا خلافٌ له حظ من النظر وجملة الأقوال في أول الواجبات اثنا عشر قولًا :

أولها : ما قاله الأشعري إمام هذا الفن أنه المعرفة .

وثانيها : ما قاله الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني أنه النظر الموصل للمعرفة ويعزى الله الشعري أيضًا .

وثالثها: ما قاله القاضي الباقلاني () أنه أول النظر: أي المقدمة الأولى ، منه نحو قولك : العالم حادث ، وكل حادث لابد له من محدث ؛ فمجموع المقدمتين هو النظر، والمقدمة الأولى هي أول النظر.

ورابعها : ما قاله إمام الحرمين أنه القصد إلى النظر : أي تفريغ القلب عن الشواغل وعزي للقاضي أيضًا .

وخامسها: ما قاله بعضهم إنه التقليد.

وسادسها : أنه النطق بالشهادتين .

وسابعها: ما قاله أبو هاشم في طائفة من المعتزلة وغيرهم أنه الشك ، ورد بأنه مطلوب زواله ، لأن الشك في شيء من العقائد كفر فلا يكون مطلوبًا حصوله ، ولعلهم أرادوا ترديد الفكر فيؤول إلى النظر .

وثامنها : أنه الإيمان .

وتاسعها : أنه الإسلام ، وهذان القولان متقاربان مردودان باحتياج كل من الإيمان والإسلام للمعرفة .

وعماشرها : اعتقاد وجوب النظر .

<sup>(</sup>۱) هو : محمد بن الطيب بن محمد أبو جعفر ، من كبار علماء الكلام ، تولى رئاسة مذهب الأشاعرة ، ولد سنة ٣٣٨ هـ ، وتوفي في بغداد سنة ٤٠٣ هـ ، من كتبه : إعجاز القرآن ، ومناقب الأئمة ، والإنصاف . (انظر : وفيات الأعيان ٤٨١/١ ، والأعلام ١٧٦/٦ ) .

وحادي عشرها : أنه وظيفة الوقت كصلاة ضاق وقتها فتقدم .

وثاني عشرها: أنه المعرفة أو التقليد: أي أحدهما لا بعينه فيكون مخيرًا بينهما، والأصح أن أول واجب مقصدًا: المعرفة، وأول واجب وسيلة قريبة: النظر، ووسيلة بعيدة: القصد إلى النظر، وبهذا يجمع بين الأقوال الثلاثة.

٥١ - فَانْظُرْ إِلَى نَفْسِكَ ثُمَّ انْتقِلِ لِلعَالَم العُلْوِيُّ ثُمَّ السُّفْلِي [١٠٠ - ١٠٤]

[ ١٠٠] قوله: (فانظر ..) إلخ أي إذا أردت المعرفة فانظر .. إلخ لأن النظر وسيلة لها . والمأمور بالنظر كل مكلف ، وأمره المصنف بالنظر إلى نفسه ابتداءً لأنها أقرب الأشياء ، ثم بالنظر إلى العالم العلوي لكونه أعظم وأبدع ، ثم إلى العالم السفلي ، وفي تقديم العالم العلوي على السفلي اقتداء بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ تقديم العالم العلوي على السفلي اقتداء بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [ البقرة : ١٦٤] ولا تتوقف صحة النظر على هذا الترتيب ، بل يصح أن ينظر إلى النفس ، ثم إلى العالم العلوي ، ثم إلى السفلي ، ثم إلى السفلي ، ثم إلى السفلي ، ثم الصور المكنة .

[ 1.1] النفس في المعقولات ، أما في المحسوسات فتخيل ، وعلم من ذلك أن تعريفه : النظر مشترك بين الإبصار والفكر ، والمراد منه هنا الثاني وهو الفكر ،

فكأن المصنف قال: فتفكر ... إلخ ، وأما عرفًا فهو: ترتيب أمرين معلومين ليتوصل بترتيبهما إلى علم مجهول ، كترتيب الصغرى مع الكبرى في قولنا: «العالم متغير ، وكل متغير حادث » فإنه موصل للعلم بحدوث العالم المجهول قبل ذلك الترتيب ، وكترتيب الجنس مع الفصل في قولنا: «الإنسان حيوان ناطق » فالأول مثال للنظر في التصورات ، ولا يرد على ذلك التعريف بالفصل وحده أو بالخاصة وحدها ، كأن يقال: « الإنسان ناطق أو ضاحك » لأن فيه ترتيبًا حكمًا لأن ( ناطق ) في قوة شيء ذو نطق ، و ( ضاحك ) في قوة شيء ذو ضحك .

[ ١٠٢] قوله: (إلى نفسك) أي في أحوال ذاتك ، فد «إلى » بمعنى « في » لأن (انظر) بمعنى « تفكر » وهو يتعدى بفي ، والمراد من النفس الذات لا الروح لأنه لا اطلاع لنا عليها ، والكلام على تقدير مضاف كما قدرناه ، لأن النظر في أحوالها أبدع من النظر في الذات من حيث هي ذات ، والمراد بأحوالها : ما اشتملت عليه من سمع وبصر وكلام ، وطول وعرض وعمق ، ورضا وغضب ، وبياض وحمرة وسواد وعلم وجهل وإيمان وكفر ولذة وألم ، وغير ذلك مما لا يحصى ، وكلها متغيرة من عدم إلى وجود وبالعكس ، فتكون حادثة وهي قائمة بالذات لازمة لها ، وملازمة الحادث حادث ، وذلك دليل الافتقار إلى صانع حكيم واجب الوجود عام العلم تام القدرة والإرادة ، فتستدل بها على وجوب وجود صانعك وصفاته. وحاصله أن تقول : نفسي ملزومة لصفات حادثة ، وكل ملزوم لصفات حادثة فهو حادث ، وكل حادث لابد له

من صانع حكيم واجب الوجود موصوف بالصفات. قال تعالى : ﴿ وَفِيَ ٱنفُسِكُمُّ أَفَلَا ثَبِّصُرُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢١ ] أي وفي أنفسكم آيات ودلائل أتتركون التفكر فيها فلا تبصرون : أي لا ينبغي ترك النظر فيها ، وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطَّفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ [المؤمنون : ١٢] .

من عرف والإنسان: آدم ، والسلالة: الطينة ، فهي قطعة من عموم الطين ، في المنسلة والضمير في قوله: ﴿ مُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً ﴾ عائد على الإنسان ، لا بمعنى عرف ربه المدام ، وقد ورد: « من عرف نفسه عرف

ربه » (١) أي : من عرف نفسه بالحدوث والفقر ، عرف ربه بالقدم والغنى ، وهذا هو الأظهر في معنى الحديث ، وقيل : هو إشارة إلى التعجيز : أي أنت لا تعرف نفسك فلا تطمع في معرفة كنه ربك ، ذكره الشريف المقدسي (٢) في مفاتيح الكنوز وحل الرموز .

[ ١٠٣] قوله: (ثم انتقل للعالم العلوي) أي ثم بعد نظرك في أحوال نفسك انتقل للنظر في أحوال العالم المنسوب إلى جهة العلوّ، والمراد به: ما ارتفع من الفلكيات من سموات ، وكواكب ، وعرش ، وملائكة ، وغيرها .

[ 1 . 2 ] وقوله: (ثم السفلي) أي ثم انتقل للنظر في العالم المنسوب لجهة السفل، والمراد به: كل ما نزل عن الفلكيات إلى منقطع العالم كالهواء، والسحاب والأرض وما فيها كالمعادن والبحار والنبات وغير ذلك، فتستدل بها على

وجوب وجود الصانع وصفاته ، فإنك تجد كُلًا منهما مشمولًا بجهات مخصوصة وأمكنة معينة وتجد بعضه متحرّكًا ، وبعضه ساكنًا ، وبعضه نورانيًا ، وبعضه ظلمانيًا ،

(١) أفرد السيوطي لهذا الحديث كراسة جعل عنوانها: القول الأشبه في حديث « من عرف نفسه فقد عرف ربه » ذكر فيها أن هذا الحديث ليس بصحيح ، وقد سئل عنه النووي في فتاويه فقال: إنه ليس بثابت ، وقال ابن تيمية: موضوع ، وقال الزركشي في الأحاديث المشتهرة: ذكر ابن السمعاني في القواطع أنه من كلام يحيى بن معاذ الرازي .

واختلف في معنى هذا القول على عدة أوجه: فقال بعضهم معناه: من عرف نفسه بالضعف والافتقار إلى الله ، والعبودية له عرف ربه بالقوة والربوبية والكمال المطلق والصفات العلا وقال بعضهم: من عرف نفسه بذلها وعجزها وفقرها عرف الله بعزه وقدرته وغناه. ( انظر: الحاوي للفتاوي للحافظ السيوطي ١٢/٢-١٥- ١٤٧٧ ، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية الكبرى الطبعة الثالثة ١٣٧٨هـ ، ١٩٥٩ ) . (٢) هو: عبد السلام بن أحمد بن غانم عز الدين المقدسي الواعظ الزاهد ، الشاعر الفصيح الذي نسج على منوال ابن الجوزي في كتابه مفاتيح الكنوز وبه فوائد ونوادر لا تجدها في غيره ، وله مصنفات غيره منها: تفليس إبليس ط ، كشف الأسرار عن حكم الطيور والأزهار . ( انظر: الأعلام ٣٥٥٣٣) .

وذلك دليل على الحدوث، وهو دليل على الافتقار إلى صانع حكيم متصف بالصفات. وحاصله أن تقول: « العالم حادث وكل حادث لابد له من صانع حكيم متصف بالصفات ». قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّهِ وَٱلنَّهَادِ وَٱلْقَالِ اللهِ عالى الله تعالى على إلى الله وَمَا أَنْزَلَ الله مِن السَّمَاءِ مِن مَا عَ فَأَخِيا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَٱلْفَلْكِ اللّهِ عَلَى اللّه بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُل دَآبَةِ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَحِ وَٱلسَّمَابِ ٱلمُسَخَرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُل دَآبَةِ وَتَصْرِيفِ الرِّيْحِ وَالسَّمَابِ المُسَخَرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُل دَابَةِ وَالْمَرْضِ العالم » بفتح اللام: اسم لما سوى الله وصفاته من الموجودات والأحوال على القول بها ، وأما المعدومات فليست من العالم ، سواء كانت ممكنة كولد لزيد قبل وجوده ، أو مستحيلة كالشريك ، وبعضهم خصه بالملائكة ، «العالم » بذي الروح ، وبعضهم خصه بالإنس والجن ، وبعضهم خصه بالملائكة ، وبعضهم خصه بالثلاثة مع الشياطين ، وبعضهم ، خصه بأهل الجنة والنار ، لكن لا دليل وبعضهم خطه ، ذكره المصنف في شرحه الصغير .

١٦ - تَجَدْ بِهِ صُنْعًا بَديَع الحِكَمِ لكِنْ بِه قَامَ دَليلُ العَدَمِ [ ١٠٨ - ١٠٥]

[ ١٠٥] قوله: ( تجد به صنعًا ) أي إن تنظر في أحوال ما ذكر تعلم فيه: صنعا «بضم الصاد: أي صنعة باهرة ، وهي كناية عن الأعراض المخلوقة ، فد ( تجد ) مجزوم في جواب شرط مقدر ، ويصح أن يكون مجزومًا في جواب الأمر ، والباء بمعنى « في » والصنع بمعنى الصنعة الباهرة من نقوش متقنة وألوان مستحسنة إلى مالا يحصى من الصفات ولا يحيط به إلا خالق الأرض والسماوات ، وكل هذا دالٌ على علم صانعه ، وقدرته ، وإرادته ، وحياته ، لأن ذلك لا يصدر إلا عمن اتصف بما ذكر .

قوله: (بديع الحكم) البديع هو المخترع لا على مثال سبق، والحكم - بكسر الحاء وفتح الكاف - جمع حكمة بمعنى الإحكام أي الإتقان، وجمعه لتعدده بتعدد الصنع الذي هو الصنعة الباهرة وقد وقع في كلام الغزالي (١) ليس في الإمكان أبدع مما كان ؛ فشنع عليه جماعة بأن فيه (٢) نسبة العجز إليه تعالى . وأجيب عنه بأجوبة أحسنها أن المعنى : ليس في الإمكان أبدع مما

[ ١٠٦] ليس في الإبداع أبدع مما كان

كان ، لعدم تعلق علم الله وإرادته بغير ما كان ، الذي هو هذا العالم ، فهو مستحيل لعدم تعلق علم الله وإرادته به ، فصدق عليه أنه ليس في الإمكان بهذا الاعتبار وإن كان ممكنًا في نفسه .

[ ١٠٧] قوله: (لكن ..) إلخ استدراك على ما يشعر به قوله: (بديع الحكم) من أنه حيث كان كذلك فهو قديم ، فكأنه قال: لكن العالم وإن كان على غاية من الإتقان هو حادث ، وبحث فيه بأن البديع هو المخترع من غير مثال سبق ، والمخترع لا يكون إلا حادثًا ، فلا يتوهم القدم حتى يحتاج للاستدراك ، إلا أن يقال: ربما يتوهم من عجز التعريف أعني قولهم «من غير مثال سبق » لا من صدره وهو المخترع ، والأقرب أن «لكن » هنا لمجرد التأكيد ، كما في قوله تعالى : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدِ مِّن رِّبَالِكُمُّ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللَّهِ ﴾ [الأحزاب : ٤٠] .

[ ۱۰۸ ] وقوله: ( به قام دليل العدم ) أي : بالعالم ... بمعنى الأجرام قام دليل جواز العدم ، فهو على تقدير مضاف ، إذ الفرض أنه موجود ، والمراد بدليل جواز العدم : الأعراض الحادثة الملازمة للعالم بمعنى الأجرام .

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن محمد بن محمد الغزالي أبو حامد الإمام المجتهد، حجة الإسلام الفيلسوف الصوفي، ولدسنة ٥٠٠هـ، وتوفي سنة ٥٠٥هـ، الفيلسوف الصوفي، ولدسنة ٥٠٠هـ، وتوفي سنة ٥٠٥هـ، اكثر من مائتي مصنف منها: المستصفى، إحياء علوم الدين، تهافت الفلاسفة. (انظر: الأعلام ٢٢/٧). (٢) لم يظهر من كلام الغزالي نسبة عجز أصلًا ، لأنه إنما نفى الإمكان ، فهو قائل بأن قدرة الله لا تتعلق بالإبداع لعدم إمكانه ، وليس في هذا نسبة عجز كما لا يخفى ، فالأولى في الاعتراض عليه أن يقال : نفي إمكان الأبدع والواقع أنه ممكن في نفسه بمعنى أنه في نفسه صالح للوجود والعدم .

۱۷ - وَكُلُّ مَا جَازَ عَلَيْهِ العَدَمُ عَلَيْهِ قَطْعُايَسْتَحيلُ القِدَمُ [۱۱۰-۱۱] [۱۰۹] قوله: (وكل ما جاز عليه العدم) أي وكل الذي ، أوكل شيء جاز عليه العدم: يعنى الفناء.

القدم جزما من غير تردد ، وقد أشار المصنف إلى قياس تركيبه هكذا : القدم جزما من غير تردد ، وقد أشار المصنف إلى قياس تركيبه هكذا : العالم من عرشه لفرشه جائز عليه العدم ، وكل ما جاز عليه العدم استحال عليه القدم ، فينتج هذا القياس : أن العالم من عرشه لفرشه استحال عليه القدم فثبت حدوثه ، وإذا ثبت حدوثه فلابد له من محدث ، وهو المطلوب ؛ لأن أصل الكلام في النظر الموصل لمعرفة الله تعالى ، فطوى المصنف الصغرى لفهمها من الاستدراك ، وذكر الكبرى بقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك ثُبت أولًا حدوث الأعراض بقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك ثُبت أولًا حدوث الأعراض حدوث الأعراض حدوث الأعراض حادثة ، ثم تثبت عدوث الأجرام واستحالة القدم عليها بملازمتها للأعراض الحادثة فتقول : الأجرام ملازمة للأعراض الحادثة ، وكل ما كان كذلك فهو حادث ويستحيل عليها القدم ، فينتج أن الأعراض حادثة ، فينتج أن الأعراض حادثة ويستحيل عليها القدم . واعلم أن لهم هنا مطالب سبعة (۱) تعريفها نظمها بعضهم بقوله :

زيد ما قام ما انتقل ما كمنا ما انفك لا عدم قديمًا لا حنا

فقوله: « زيد » رد لقول الفلاسفة: لا نسلم ثبوت زائد على الأجرام حتى يصح الاستدلال به على حدوث الأجرام ، ودليل ثبوت الزائد الذي هو العرض: المشاهدة وقوله: « م قام » بحذف ألف « ما » للوزن ، رد لقولهم: لا نسلم عدم العرض لجواز أنه يقوم بنفسه إذا لم يتصف به الجرم ، ودليل أنه لا يقوم بنفسه: أنه لا يعقل صفة من غير موصوف ، فلا يعقل حركة من غير متحرك مثلا. وقوله: « ما انتقل » بسكون اللام للوزن: رد لقولهم: لا نسلم عدم العرض لجواز أنه ينتقل من جرم إلى جرم آخر ، ودليل أنه لا ينتقل: أنه لو انتقل لكان بعد مفارقة الأول وقبل وصول الثاني قائمًا بنفسه ، وقد بطل قبل ذلك . وقوله: « ما كمنا » رد لقولهم: لا نسلم عدم العرض لجواز أنه كمن بطل قبل ذلك . وقوله: « ما كمنا » رد لقولهم: لا نسلم عدم العرض لجواز أنه كمن

<sup>(</sup>١) هناك ما يسمى بالمقاصد السبعة للفلاسفة جمعها الأمير بقوله :

سبق الإله كذا العدم تدريجه إمكانه مع موجوب أثر طرا

في الجرم ، فتكمن الحركة في الجرم إذا سكن مثلًا ، ودليل أنه لا يكمن : أنه يلزم عليه جمع الضدين وهو باطل. وقوله : « ما انفك » رد لقولهم : لا نسلم ملازمة الجرم للعرض لجواز أن ينفك عنه ، ودليل أنه لا ينفك عنه أنه لا يُعقل جرم خال عن حركة ولا حركة مثلا لاستحالة ارتفاع النقيضين. وقوله : « لا عدم قديم » رد لقولهم : لا نسلم حدوث العرض لجواز أن يكون قديمًا وينعدم ، ودليل أن القديم لا ينعدم أن القديم لا يكون وجوده إلا واجبًا ، فلا يقبل العدم. وقوله : « لاحنا » منتحت من قولنا : حوادث لا أول لها ، وهو رد لقولهم : لا نسلم أن ملازم الحادث حادث لجواز أن تكون الأعراض حوادث لا أول لها فيكون ملازمها قديمًا ، ودليل أنه لا حوادث لا أول لها أنه التناقض ، ومما يبطله برهان القطع والتطبيق وهو مبسوط في غير هذا المحل ، وهذه المطالب السبعة لا يعرفها إلا الراسخون في العلم . قال السنوسي : وبها ينجو المكلف من أبواب جهنم السبعة .

١٨ - وفُسّرَ الإيمَانُ بِالتَّصدِيقِ وَالنُّطْلُ فِيهِ الْخُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ [١١٨ - ١١٨]

[ ١١١ ] قوله : (وفسر الإيمان .. ) إلخ لما كان الإيمان والإسلام باعتبار متعلق مفهوميهما وهو ما علم من الدين بالضرورة من مباحث علم الكلام كما يعلم من قوله فيما يأتي « ومن لمعلوم ضرورة جحد <sub>»</sub> .

ذكرهما المتكلمون في علم الكلام ، لكن اختلفوا في وضعهما ، فأخرهما قوم عن الإلهيات والنبويات والسمعيات ، وقدمهما آخرون لاحتياج الخائض في تلك المباحث إليهما ، وقد سلك المصنف هذا الطريق ، فلذلك قال : (وفسّر الإيمان .. إلخ ) ببناء الفعل للمفعول للعلم بفاعله ، والأصل : وفسر جمهور الأشاعرة والماتريدية وكذا غيرهم من المعتزلة كالصالحي <sup>(١)</sup> وابن الراوندي <sup>(٢)</sup> .

[ ١١٢] | واعلم أن الإيمان على خمسة أقسام : إيمان عن تقليد ، وهو الإيمان الناشئ الإيهمان: | عن الأخذ بقول الشيخ من غير دليل .

اقسامه وإيمان عن علم ، وهو الإيمان الناشئ عن معرفة العقائد بأدلتها .

وإيمان عن عيان ، وهو الإيمان الناشئ عن مراقبة القلب للَّه بحيث لا يغيب عنه طرفة عين . وإيمان عن حق ، وهو الإيمان الناشئ عن مشاهدة اللَّه بالقلب .

وإيمان عن حقيقة ، وهو الإيمان الناشئ عن كونه لا يشهد إلا اللَّه ، فالتقليد للعوام ، والعلم لأصحاب الأدلة ، والعيان لأهل المراقبة ويسمى مقام المراقبة ، والحق للعارفين ويسمى مقام المشاهدة ، والحقيقة للواقفين ويسمى مقام الفناء لأنهم يفنون عن غير اللَّه ولا يشهدون إلا إياه. وأما حقيقة الحقيقة فهي للمرسلين ، وقد منعنا اللَّه من كشفها فلا سبيل إلى بيانها .

[ ١١٣] [ تنبيه ) المؤمن إذا نام أو غفل أو مجنّ أو أغمى عليه أو مات متصف جزمًا بالإيمان حكمًا فتجري عليه أحكام الإيمان في هذه الأحوال ، ذكره المصنف في كبيره كما أفاده العلامة الشنواني .

[ ١١٤ ] قوله : (بالتصديق ) أي التصديق المعهود شرعًا ، وهو تصديق النبي ﷺ

<sup>(</sup>١) هو : أبو الحسين الصالحي ، ذكره القاضي عبد الجبار في طبقاته في الطبقة السابعة من طبقات المعتزلة ص ٧٨ ، وقال : كان عظيم القدر في علم الكلام ، وكان يميل إلى الإرجاء .

<sup>(</sup>٢) هو : أحمد بن يحيى بن إسحاق المشهور بابن الراوندي كان أولًا من متكلمي المعتزلة ثم تزندق وجاهر بالإلحاد وإليه تنسب فرقة الراوندية ، توفي سنة ٢٩٨هـ . (انظر : وفيات الأعيان ٢٧/١ ، والأعلام ٢٦٧/١ ) .

في كل ما جاء به وغُلِمَ من الدين بالضرورة : أي علم من أدلة الدين بشبه الضرورة ، فهو نظري في الأصل ، إلا أنه لما اشتهر صار ملحقًا بالضروري بجامع الجزم في كل من العام والخاص من غير قبول للتشكيك ، والمراد بتصديق النبيّ في ذلك : الإذعان لما جاء به والقبول له ، وليس المراد وقوع نسبة الصدق إليه في القلب من غير إذعان وقبول له حتى يلزم الحكم بإيمان كثير من الكفار الذين كانوا يعرفون حقيقة نبوته ورسالته عليه ومِصداق ذلك قوله تعالى : ﴿ يَعْرِفُونَهُم كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمٌّ ﴾ [ البقرة : ١٤٦ ] قال عبد اللَّه بن سلام (١): لقد عرفته حين رأيته كما أعرف ابني ومعرفتي لمحمد أشد (٢) اهـ.

[ ١١٥] ويكفي الإجمال فيما يعتبر التكليف به إجمالًا كالإيمان بغالب الأنبياء حكم اللائكة ، ولابد من التفصيل فيما يعتبر التكليف به تفصيلا كالإيمان معرفة عدد بجمع من الأنبياء والملائكة ، فالجمع الذي يجب معرفتهم تفصيلا من الأنبياء: الأنبياء خمسة وعشرون (٢) ، وقد نظموا في قول بعضهم :

حتمٌ على كل ذي التكيلف معرفة بأنبياء على التفصيل قد عُلموا في ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ﴾ منهم ثمانية من بعـد عشر ويبقى سبعة وهمو

إدريسُ هودٌ شعيبٌ صالحٌ وكذا ﴿ ذُو الكفل آدمُ بالمختار قد خُتِموا

الملائكة: | فهؤلاء المذكورون في القرآن المتفق على نبوتهم. وأما المختلف في نبوّتهم: فثلاثة: ذو القرنين ، والعزير ، ولقمان ، وأما الخضر فلم يصرح باسمه في ه ا بیجیب ا القرآن وإن كان هو المراد في آية ﴿ عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ [ الكهف : ٦٥ معرفته وكذلك يوشع بن نون فتى موسى لم يصرح باسمه في القرآن ، ومعنى مسنم كون الإيمان واجبًا بهم تفصيلًا : إنه لو عرض عليه واحد منهم لم ينكر نبوّته ولا رسالته ، فمن أنكر نبوة واحد منهم أو رسالته كفر ، لكن العامي لا يحكم عليه بالكفر إلا إن أنكر

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن سلام بن الحارث ، الإسرائيلي أبو يوسف ، صحابي جليل ، أسلم عند قدوم النبي ﷺ المدينة ، شهد مع عمر بن الخطاب فتح بيت المقدس ، وتوفي سنة ٤٣هـ. (انظر : الاستيماب ٣٨٢/٢ ، والأعلام ٩٠/٤ ) . (٢) أخرجه الثعلبي من طريق السدي الصغير عن الكلبي . كذا عزاه السيوطي في الدر المنثور ( ١٤٧/١ ) . (٢) فقد ذُكر من الأنبياء في سورة الأنعام ثمانية عشر . قوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُمَا عَاتَيْنَهَا ٓ إِنْهِيـمَ عَلَىٰ فَوْمِهِـ ﴿ نَرْفَعُ مَرْجَدي مَن نَشَاءُ إِنَّ رَبَكَ حَكِيدٌ عَالِيدٌ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ: إِسْحَنقَ وَيَعْدُوبَ حُكِلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن فَبْلُ وَمِن ذُونِكَيْدِ دَاوُدَ وَمُدَلِدَ بَنَ وَأَوُدِ وَنُوسُفَ وَمُومَنَى وَهَدَرُونَا وَكُذَالِكَ غَرَى ٱلْمُحْدِينِنَ ﴾ ﴿ وَزَكْرَيَّا وَيَحْنَى وَعِيسَىٰ . وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الشَّنايِمِينَ ۞ وَإِسَمَاسِلَ وَالْهِسَمْ وَتُونُسَ وَلُولِمًا وَصَحُلًا فَضَلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ . وبقى سبعة وهم : آدم ، صالح ، هود ، شعيب ، ذو الكفل ، وإدريس ، محمد بن عبد اللَّه ﷺ .

بعد تعليمه ، وليس المراد أنه يجب حفظ أسمائهم خلافًا لمن زعم ذلك ، والجمع الذي يجب معرفته تفصيلًا من الملائكة : جبريل ، وميكائيل ، وإسرافيل ، وعزرائيل (١) ، ورضوان خازن الجنة ، ومالك خازن النار ، ورقيب ، وعتيد ، فيكفر منكر شيء من ذلك . وأما منكر ونكير فلا يكفر منكرهما ، لأنه اختلف في أصل السؤال ، ويجب الإيمان بحملة العرش والحافين به إجمالًا ، كسائر الملائكة ، والتفصيلي أكمل من الإجمالي من حيث التفصيل، وإلا فهو مثله من حيث الخروج من عهدة التكليف بكل منهما .

[ ١١٦] | وبالجملة فالإيمان شرعًا هو التصديق بجميع ما جاء به النبي ، مما علم من الدين بالضرورة إجمالًا في الإجمالي ، وتفصيلا في التفصيلي. وأما لغةً فهو : مطلق التصديق ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَّنَا ﴾ [ يوسف ١٧ ] أي مصدق .

> 1[117] أولاد السلمين وحكم | إيمانهم

الإيمان: تعريفه

قوله: ( والنطق فيه الخلف ) أي وفي النطق بالشهادتين للمتمكن منه وهو القادر عليه في جهة اعتبار مدخليته في الإيمان الاختلاف بين العلماء ، وسيأتي تفصيله عقبه ، فحذف المصنف المنطوق به وهو قوله : أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله ، كما سيصرح به في قولـ ه: « وجامع معنى الذي تقررا شهادتا الإسلام » وخرج بالمتمكن الذي هو

القادر الأخرس ، فلا يطالب بالنطق كمن اخترمته المنية قبل النطق به من غير تراخ ، فهو مؤمن عند الله حتى على القول بأن النطق شرط صحة أو شطر ، بخلاف من تمكن وفرط ، وموضوع هذا الخلاف كافر أصلي يريد الدخول في الإسلام . وأما أولاد المسلمين فمؤمنون قطعًا وتجري عليهم الأحكام الدنيوية ولو لم ينطقوا بالشهادتين طول عمرهم ، ولابد من لفظ « أشهد » وتكريره ، ولا يشترط أن يأتي بحرف العطف على ما قاله الزيادي (٢) ، ورجع إليه الرملي آخرًا ، فلا يكفي إبدال لفظ « أشهد » بغيره ، وإن كان مرادفًا لما فيه من معنى التعبد ، ولابد من ترتيب الشهادتين وموالاتهما ، ولابد من الاعتراف برسالته ﷺ إلى غير العرب أيضًا إذا كان يعتقد اختصاص رسالته بالعرب كالعيسوية، وإذا كان كافرًا باعتقاد قدم العالم مثلا فلا بد من رجوعه عنه، ولو أتى

<sup>(</sup>١) عزرائيل هو ملك الموت ولم يصح في حديث التصريح باسمه .

<sup>(</sup>٢) هو : علي بن يحيى الزيادي المصري ، نور الدين ، فقيه ، انتهت إليه رياسة الشافعية بمصر ، نسبته إلى محلة زياد بالبحيرة ، وكان مقامه ووفاته بالقاهرة . من كتبه : حاشية على شرح المنهج لشيخ الإسلام زكريا . توفى ﷺ ١٠٢٤ هـ. ( انظر : الأعلام ٣٢/٥ ) .

بالشهادتين بالعجمية صح إسلامه وإن أحسن العربية ، وما تقدم من الشروط مبني على المعتمد في مذهبنا معاشر الشافعية ، وبه قال ابن عرفة (١) من المالكية حيث قال : لابد أن يقول أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله ، وخالف الأبي شيخه ابن عرفة فقال : لا يتعين ذلك بل يكفي كل ما يدل على الإيمان ، فلو قال : الله واحد ومحمد رسول ، كفى ، ونحو ما قاله الأبي لبعض من الشافعية وهو العلامة ابن حجر (7) ، وللنووي ما يوافقه أيضًا ، فيكون في المسألة قولان لأهل كل من المذهبين .

قال المصنف في شرحه : وأولهما أولى بالتعويل عليه اهـ .

[ ١١٨ ] قوله : ( بالتحقيق ) أي متلبسًا بالتحقيق الذي هو إثبات الشيء بالدليل ، فالمعنى متلبسًا بالإثبات بالأدلة القائمة على دعوى كل من الفريقين ، أو الذي هو ذكر الشيء على الوجه الحق ، فالمعنى متلبسًا بذكر كل فريق مدعاه على الوجه الحق ، فالمعنى متلبسًا بذكر كل فريق مدعاه على الوجه الحق عنده .

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن محمد بن عرفة أبو عبد الله الورغمي التونسي المالكي ، إمام تونس وعالمها وخطيبها في عصره ، ولد سنة ٢١٧هـ ، وتوفي سنة ٨٠٣ هـ ، من مؤلفاته : المختصر الشامل ، المبسوط . (انظر : الأعلام ٧٣٤ ) . (٢) هو : أحمد بن علي بن محمد أبو الفضل شهاب الدين ابن حجر العسقلاني ، الإمام الحافظ العلامة المؤرخ ، شيخ الإسلام ، ولد سنة ٧٧٣ هـ ، وتوفي سنة ٨٥٢ هـ ، من أهم مصنفاته : فتح الباري ، والدرر الكامنة ، ولسان الميزان ، وتقريب التهذيب . (انظر : الضوء اللامع ٣٦/٣ ، والأعلام ١٧٨/١ ) .

العسمسل: هل هو شرط

الإيمان أم

شرط منه

شَطْرٌ وَالإِسْلاَمَ اشْرَحَنَّ بِالْعَمَلْ [١١٩ - ١٢٥] ١٩ - فَقيلَ شَرْطٌ كَالْعَمَلْ وَقيلَ بَلْ

[ ١١٩ ] قوله : ( فقيل .. ) إلخ أي إذا أردت تفصيل هذا الخلاف فقيل إلخ ، فالفاء فاء الفصيحة ، ويحتمل أن تكون لمجرد العطف ، فيكون معطوفا على الجملة الاسمية وهي قوله : ( والنطق .. ) إلخ من عطف المفصل على المجمل .

[ ١٢٠] | وقوله : ( شرط .. ) إلخ أي خارج عن ماهيته ، وهذا القول لمحققي الإيمان: الأشاعرة والماتريدية ولغيرهم ، وقد فهم الجمهور أن مرادهم أنه شرط شرائطه لإجراء أحكام المؤمنين عليهم من التوارث ، والتناكح ، والصلاة خلفه ، وعليه ، والدفن في مقابر المسلمين ، ومطالبته بالصلوات والزكوات ، وغير ذلك ؛ لأن التصديق القلبي وإن كان إيمانًا إلا أنه باطن خفى فلا بد له من علامة ظاهرة تدل عليه لتناط أي : تعلق به تلك الأحكام . فمن صدق بقلبه ولم يقر بلسانه لا لعذر منعه ولا لإباء بل اتفق له ذلك . فهو مؤمن عند اللَّه غير مؤمن في الأحكام الدنيوية . أما المعذور إذا قامت قرينة على إسلامه بغير النطق كالإشارة ، فهو مؤمن فيهما ، وأما الآبي بأن طُلِب منه النطق بالشهادتين ، فأبي فهو كافر فيهما ، ولو أذعن في قلبه فلا ينفعه ذلك ولو في الآخرة ، ومن أقر بلسانه ولم يصدق بقلبه كالمنافق فهو مؤمن في الأحكام الدنيوية غير مؤمن عند الله تعالى ، ومحل كونه مؤمنًا في الأحكام الدنيوية ما لم يطلع على كفره بعلامة كسجود لصنم ، وإلا جرت عليه أحكام الكفر ، « وفَهمَ الأقل » أن مرادهم أنه شرط في صحة الإيمان ، وهذا القول كالقول بالشطرية في الحكم وإنما الخلاف بينهما في العبارة ، والقول الأول هو الراجح ، والنصوص بحسب المتبادر منها مقوية للقول بالشرطية دون الشطرية ، كقوله تعالى : ﴿ أُولَتَهِكَ حَكَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ ٱلْذِيمَانَ ﴾ [ المجادلة : ٢٢ | أي أثبته في قلوبهم : وقوله ، في دعائه : « اللَّهم ثبت قلبي على دينك » (١) .

[ ١٢١ ] | قوله : (كالعمل ) أي في مطلق الشرطية وإن اختلفت جهة الشرطية في المشبه والمشبه به ، لأن السابق إما شرط لإجراء الأحكام الدنيوية أو لصحة الإيمان على ما مر ، وهذا شرط كمال على المختار عند أهل السنة ، فمن أتى بالعمل فقد حصل الكمال ، ومن تركه فهو مؤمن ، لكنه فوَّت على نفسه الكمال إذا لم يكن مع ذلك استحلال أو عناد للشارع أو شك في

مشروعيته ، وإلا فهو كافر فيما علم من الدين بالضرورة .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي من حديث أنس ﷺ ( ٢١٤٠ ) وقال هذا حديث حسن وله شاهد عند مسلم ( ٢٦٥٤ ) .

وذهبت المعتزلة إلى أن العمل شطر من الإيمان ، لأنهم يقولون بأنه العمل والنطق والاعتقاد ، فمن ترك العمل فليس بمؤمن لفقد جزء من الإيمان وهو العمل ، ولا كافر لوجود التصديق ، فهو عندهم منزلة بين المنزلتين أي بين المؤمن والكافر ويخلد في النار ويعذب بأقل من عذاب الكافر ، والخوارج يكفّرون مرتكب الكبائر ، وإنما كان المختار هو الأول لأن الإيمان في اللغة التصديق ، فيستعمل شرعًا في تصديق خاص ، ولا دليل على نقله للثلاثة كما زعمه المعتزلة ، وقد دلت النصوص على ثبوت الإيمان قبل الأوامر والنواهي ، وعلى أن الإيمان والعمل الصالح متغايران ، وعلى أن الإيمان والمعاصي يجتمعان ، كقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتَكُمُ الصِّيامُ ﴾ [ البقرة : ١٨٣] . فإنه يفيد ثبوت الإيمان قبل الأمر بالصوم ، وكقوله تعالى : ﴿ الذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا وَعَكِمُوا الْمَرَابِكِتَ عَلَيْكُمُ الْقِيمَةِ وَاللَّهُ وَعَكِمُوا الْمَرَابُولُ وَعَلَيْكُمُ الْقَرَة : ٢٥ ] .

فإن أصل العطف للمغايرة ، وكقوله تعالى : ﴿ اَلَذِينَ ءَامَنُواْ وَلَرْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [ الأنعام : ٨٢] بناء على أن المراد من الظلم المعصية فقد اقتضى بمفهومه اجتماع الإيمان مع الظلم بمعنى المعاصي على ما علمت ، وقيل : إن المراد به الشرك ، لما روي أن الآية لما نزلت شق ذلك على الصحابة وقالوا : أينا لم يظلم نفسه ، فقال عَلَيْنَهُ : « ليس كما تظنون إنما هو كما قال لقمان لابنه : يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم » (١) وعليه فمفهوم الآية من باب ﴿ وَمَا يُوِّمِنُ أَكُمُ مُ بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُثَرِكُونَ ﴾ عظيم » (١) وعليه فمفهوم الآية من باب ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُمُ مُ بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُثَرِكُونَ ﴾ ويوسف : ١٠٦] فيكون المراد بالإيمان مطلق التصديق .

[ ١٢٢] قوله: (وقيل بل شطر) أي: وقال قوم محققون كالإمام أبي حنيفة وجماعة من الأشاعرة: « ليس الإقرار بالشهادتين شرطًا بل هو شطر » ، فيكون الإيمان عند هؤلاء اسمًا لعملي القلب واللسان جميعًا وهما التصديق والإقرار ، واعترض على هذا القول بأن الإيمان يوجد في المعذور كالأخرس ، والشيء لا يوجد بدون شطره . وأجيب عن ذلك بأنه ركن يحتمل السقوط كما فيمن ذكر . وأما التصدق فإنه ركن لا يحتمل السقوط وعلى هذا القول كالقول بأنه شرط صحة ، فمن صدق بقلبه ولم يتفق يعتمل السقوط وعلى هذا القول كالقول بأنه شرط صحة ، فمن صدق بقلبه ولم يتفق له الإقرار في عمره لا مرة ولا أكثر من مرة مع القدرة على ذلك لا يكون مؤمنًا لا عندنا ولا عند الله تعالى ، وكل من القولين المذكورين ضعيف ، والمعتمد أنه شرط لإجراء الأحكام الدنيوية فقط ، وإلا فهو مؤمن عند الله تعالى كما مر .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٦٩٣٧ ) ومسلم ( ١٢٤ ) ، من حديث عبد اللَّه بن مسعود .

( فائدة ) : الصواب أن الإيمان مخلوق ، لأنه إما مع التصديق بالجنان ، أو مع الإقرار باللسان ، وكل منهما مخلوق ، وما يقال من أنه قديم باعتبار الهداية خروج عن الإيمان حقيقة الإيمان على أن الهداية حادثة ، نعم إن التفت للقضاء الأزلى صح ذلك .

[1777] خسلسق

7 ١٧٤ ] قوله : ( والإسلام اشرحن بالعمل ) بنقل حركة همزته إلى اللام ثم طرحها للوزن ، وهو بالنصب وما بعده عامله ، أو بالرفع وما بعده خبره حذف منه الضمير الرابط ، والتقدير : والإسلام اشرحنه بالعمل الصالح ، أي بالامتثال لذلك والإذعان الظاهري له ، سواء عمل أولم يعمل .

[ ١٢٥] | فمعنى الإسلام شرعًا الامتثال والانقياد لما جاء به النبي عَيْلِيَّتُهُ مما علم من الإسلام: الدين بالضرورة ، وأما معناه لغة فهو مطلق الامتثال والانقياد ، وعلى هذا معناه | فالإيمان والإسلام متغايران مفهومًا أي معنى ، وما صدقًا : أي أفرادا وإن

تلازمًا شرعًا باعتبار المحل بعد اتحاد الجهة المعتبرة ، فلا يوجد مؤمن ليس بمسلم ولا مسلم ليس بمؤمن ، ولا يرد من صدَّق واخترمته المنية مثلًا ؛ لأنه عند اللَّه مؤمن ومسلم ، وعندنا ليس بمسلم ولا مؤمن ، فالتلازم بعد اتحاد الجهة المعتبرة كما علمت ، والكلام في الإيمان المنجى والإسلام كذلك ، وإلا فلا تلازم ، بل بينهما العموم والخصوص الوجهي يجتمعان فيمن صدق بقلبه وإنقاد بظاهره ، وينفرد الإيمان فيمن صدق بقلبه فقط ، والإسلام فيمن انقاد بظاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب جمهور الماتريدية والمحققون من الأشاعرة إلى اتحاد مفهوميهما ، وظاهره أن الخلاف

الإسكام حقيقي ، والتزمه بعضهم قائلا بأن معنى الإسلام عندهم الإذعان الباطني والإيمان وجه الله عنه الله الله الله عَمْرَتُمُ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَنْدِ ﴾ [الزمر: ٢٢] والأولون يجيبون التلازم بينهما بأن المعنى: أفمن شرح الله صدره لقبول الإسلام، وإن كان ادعاء

الحذف خلاف الأصل ، وعلى هذا فالنطق دليل عليهما ، والعمل كمال لهما .

وبعضهم جعل الخلاف لفظيًا باعتبار المآل ، فحمل القول باتحاد مفهوميهما على معنى أن كل من اتصف بأحدهما فهو متصف بالآخر شرعًا وإن تغايرا معنى وحمل القول بتغاير مفهوميهما على أنهما متغايران معنى وإن اتحدا محدٌّ ، فآل الأمر إلى أنهما متغايران معنى وأفرادًا باتفاق ، فمعنى الإيمان التصديق الباطني وأفراده تصديقات كتصديق زيد ، وتصديق ، عمرو ، وتصديق بكر وهكذا ، ومعنى الإسلام الانقياد ، وأفراده انقيادات ، كانقياد زيد ، وانقياد عمرو ، وانقياد بكر، وهكذا، وأما محلهما فهو واحد فكل محل لأحدهما محل للآخر وبالعكس.

## . ٢ - مِثَالُ هذَا الْحَجُّ وَالصَّلاَةُ كَذَا الصِّيَامُ فَادْرُ وَالرَّكَّاةُ ١٢٦ - ١٣٦ - ٢٠١

[ ١٢٦ ] قوله : ( مثال هذا ... ) إلخ هذا من باب تنزيل الجزئيات على الكليات ، ولذا عبر بالمثال الذي هو جزئي يذكر لإيضاح القاعدة ، واسم الإشارة عائد على العمل وقد ترك المصنف أحد الأركان الخمسة وهو النطق بالشهادتين ، وإنما تركه لتقدم بيانه كما يفيده كلام الشارح ، لكن قد يقال : إنه سبق من حيث مدخليته في الإيمان وهذا غير المراد هنا .

واعلم أن المدار في الإسلام على الإذعان للمذكورات ، وهذا ظاهر في غير النطق ، وأما هو فلابد من حصوله ، ثم هو يفيد الإذعان (١) له ولغيره ضرورة أن ذلك (٢) لا يخرج عن الإذعان برسالة سيدنا محمد علية فبالجملة كلمة الشهادتين تكفي عن نفسها وغيرها ، فهي كالشاة من الأربعين تزكي نفسها وغيرها .

قوله : ( الحج ) قدمه لضرورة النظم وإن كانت الصلاة أفضل منه ، فإن بعضهم يُكفر بتركها كسلًا بعد أمر الإمام (٣) ، بل الصيام أفضل من الحبج حكم تاركها على المعتمد .

السحيج: ا

[ \ Y \ ]

البصيلاة : [

وهو لغةً : مطلق القصد ، وشرعا قصد الكعبة للنسك المشتمل على تعريضه الوقوف بعرفة.

> مستسي فسرض التحسج

وقد اختلف في أي سنة فرض ، فقيل : فرض قبل الهجرة ونزول قوله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ .. الآية ﴾ [آل عمران : ٩٧] بعدها إنما هو للتأكيد ، وقيل : فرض بعد الهجرة وعليه فقيل : في الخامسة ،

<sup>(</sup>١) أي الظاهري وهو الإقرار اللساني بوجوب المذكورات .

ثم هو يفيد الإذعان له : أي الإقرار اللساني بمدلول الشهادتين : وهو ثبوت الوحدانية لله وثبوت الرسالة لمحمد ﷺ . ( ٢) أي الإذعان بغير النطق بالشهادتين ، والمراد من ذلك أن النطق بالشهادتين يفيد الإقرار بمدلولهما صراحة ويفيد الإقرار بغير ذلك لزومًا ، إذ من لازم الإقرار بالرسالة الإقرار بما جاء به الرسول ﷺ .

<sup>(</sup>٣) في المسألة خلاف ، فقد ذهب المالكية ، والشافعية إلى تارك الصلاة تهاونا وكسلا يقتل حدًّا أي أن حكمه بعد الموت حكم المسلم فيغسل ويصلى عليه ويدفن مع المسلمين ، وذهب الحنفية إلى أن تارك الصلاة تكاسلًا عمدًا فاسق لا يقتل بل يعزر ويحبس حتى يموت أو يتوب ، أما الحنابلة فذهبوا إلى أن تارك الصلاة تكاسلًا يدعى إلى فعلها ، ويقال له : إن صليت وإلا قتلناك فإن صلى وإلا وجب قتله ، ولا يقتل حتى يحبس ثلاثا ، ويدعى في وقت كل صلاة ، فإن صلى وإلا قتل حدا ، وقيل كفرًا أي : لا يغسل ، ولا يصلي عليه ، ولا يدفن في مقابر المسلمين ( انظر : الموسوعة الفقهية ٥٣/٢٧ ، ٥٥ ، ومن ذلك يتضح أن الرأي الذي ذكره البيجوري هو أحد رأيين عند الحنابلة . والله أعلم ) .

وقيل : في السادسة وصححه الشافعية ، وقيل : في السابعة ، وقيل : في الثامنة ، وقيل: في التاسعة وصححه ابن الكمال (١).

> لن يحج : يا حاج فلان

الصلاة :

حكم قولهم | وسئل الشبراملسي (٢) عن قول الشخص لمن لم يحج: يا حاج فلان تعظيمًا له هل يحرم أو يجوز ؟ فأجاب بالتحريم لأنه كذب ، نعم إن قصد المعنى اللغوي كأن أراد : يا قاصد التوجه إلى كذا جاز .

[ ١٢٨] | قوله : ( والصلاة ) هي لغةً : الدعاء مطلقًا ، وقيل : بخير ، وشرعًا : أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم بشرائط مخصوصة ، وهي تعريفها إما مأخوذة من الوصل لأنها وصلة بين العبد وربه ، وإما مأخوذة من

« صليت العود بالنار » إذا قوّمته بها لأنها تقيم العبد على طاعة الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، قال اللَّه تعالى : ﴿ إِنَّ الصَّكَافَوةَ تَنَّهَىٰ عَنِ ٱلْفَحَشَكَاءِ وَٱلْمُنكُرِّ ﴾ [ العنكبوت : ٢٥ ] .

وقد روي أن فتى من الأنصار كان يصلي الصلوات الخمس مع رسول الله عِيْنَةٍ ولا يدع شيئا من الفواحش إلا ارتكبه ، فوصف لرسول اللَّه ﷺ فقال : « إن صلاته ستنهاه يوما ما » فلم يلبث أن تاب وحسنت توبته ، فقال عليه : « ألم أقل لكم إن صلاته ستنهاه يومًا ما ؟ » (٢) وقال بعض المفسرين : الصلاة عرس الموحدين فإنه يجتمع فيها ألوان العبادة ، كما أن العرس يجتمع فيه ألوان الطعام ، فإذا صلى العبد ركعتين يقول اللَّه تعالى : « عبدي مع ضعفك أتيت بألوان العبادة قيامًا وركوعًا وسجودًا وقراءة وتهليلًا وتحميدًا وتكبيرًا وسلامًا فأنا مع جلالتي وعظمتي لا يجمل مني أن أمنعك جنة فيها ألوان النعيم أوجبت لك الجِنة بنعيمها كما عبدتنى بألوان العبادة ، وأكرمك برؤيتي كما عرفتني بالوحدانية فإني لطيف أقبل عذرك ، وأقبل الخير منك برحمتي فإني أجد من أعذبه من الكفار بالنار وأنت لا تجد إلهًا غيري يغفر سيئاتك ، عندي لك بكل ركعة قصر في الجنة وحوراء ، وبكل سجدة نظرة إلى وجهي » .

واعلم أن الصلاة فرضت قبل الهجرة بسنة ، والأرجح أنه لم يُفرّض عليه عِلَيْتُ قبلها

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن سليمان بن كمال باشا ، شمس الدين قاضي من العلماء بالحديث ورجاله ، توفي سنة

٩٤٠ هـ وقيل ٩٣٢ هـ ، من مصنفاته : طبقات الفقهاء ، وطبقات المجتهدين . (انظر : الأعلام ١٣٣/١ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : علي بن علي أبو الضياء نور الدين فقيه شافعي مصري ، ولد سنة ٩٩٧هـ ، وتوفي سنة ١٠٨٧ هـ ، من مصنفاته : حاشية على الشمائل ، وحاشية على نهاية المجتهد . ( انظر : الأعلام ٣١٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره الزيلمي « في تخريج الأحاديث والآثار والواقعة والكشاف » [ ٣٠٤ رقم ٩٥٤ ] وذكره البغوي في تفسيره [ ٤٦٩/٣ ] وكذلك القرطبي في تفسيره [ ٢٣٠/٣ ] عن أنس بن مالك بدون سند .

صلاة . وقيل : كان الواجب قبلها ركعتين بالغداة وركعتين بالعشى ، ثم فرضت الصلوات الخمس ليلة الإسراء.

[ ١٢٩] قوله : (كذا الصيام) أي مثل ما ذكر من الحج والصلاة في كونه الصيام: | مثالًا للعمل: الصيام وهو لغةً: الإمساك ولو عن نحو الكلام، ومنه تعريفه | قوله تعالى حكاية عن مريم عَلَيْهَ اللهِ : ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا ﴾ متى فرض [مريم: ٢٦] .

وشرعًا : الإمساك عن المفطر جميع النهار على وجه مخصوص ، وفُرِض في شعبان في السنة الثانية من الهجرة وهل كان قبله صوم واجب ونسخ أو لا قولان ، وعلى الأول فقيل عاشوراء ، وقيل : ثلاثة أيام من كل شهر ، وقيل : ثلاثة أيام من كل شهر وعاشوراء ، واعلم أنه عليه الصلاة والسلام صام تسع رمضانات ولم يكمل له إلا سنة واحدة على المعتمد . وقال الدميري (١) : إلا اثنتان ، وقال غيره : إلا خمس .

[ ١٣٠ ] قوله : ( فادر ) أي اعلم من الدراية ، وهي العلم ، والمخاطب بذلك كل من يتأتى منه الدراية والعلم .

[ ١٣١] | قوله : ( والزكاة ) هي اسم مصدر بمعنى التزكية ، وهي لغةً : التطهير تعريف والمدح والنماء ، وشرعًا : إخراج جزء من المال على وجه مخصوص ، هذا الزكاة: إينا كانت بمعنى الفعل كما هنا وإن كانت بمعنى القدر المخرج.

قلت : هي اسم لمال مخصوص يؤخذ من مال مخصوص على وجه مخصوص يصرف لطائفة مخصوصة ، وفرضت في السنة الثانية من الهجرة بعد زكاة الفطر ، وقيل: في غيرها ، فقيل في الرابعة وقيل قبل الهجرة .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن موسى بن عيسى أبو البقاء ، كمال الدين ، مفكر ، وعالم بالحيوان ، باحث ، أديب من فقهاء الشافعية ، ولد سنة ٧٤٧هـ ، وتوفى سنة ٨٠٨ هـ ، من مصنفاته : حياة الحيوان ، وحادي الحسان من حياة الحيوان . ( انظر : الأعلام ١١٨/٧ ) .

17 - وَرُجِّحَتْ زِيادَةُ الْإِيمَانِ بِمَا تَرْيِدُ طَاعَةُ الْإِنْسَانِ [ ١٣٢ - ١٣٣] قوله: ( ورجحت زيادة الإيمان .. ) إلخ تقدم أن العمل من كمال الإيمان الإيمان: عند أهل السنة ، وقد ذكر المصنف هنا أنه يزيد بزيادته وينقص بنقصه نقال: ورجحت زيادة الإيمان .. إلخ: أي ورجح جماعة من العلماء ، ونقصه ونقصه وهم جمهور الأشاعرة القول بزيادة الإيمان ؛ لأنه لا معنى لترجيح زيادة

الإيمان إلا ترجيح القول بها (١) .

[ ۱۳۳] وقوله : ( بما تزيد طاعة الإنسان ) أي بسبب زيادة طاعة الإنسان ، فالباء سببية ، و « ما » مصدرية ، والطاعة فعل المأمور به واجتناب المنهي عنه .

<sup>(</sup>١) قال الأشعري: وأجمعوا على أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وليس نقصانه عندنا شكًا فيما أمرنا بالتصديق به، ولا جهلًا به؛ لأن ذلك كفر، وإنما هو نقصان في مرتبة العلم، وزيادة البيان كما يختلف وزن طاعتنا، وطاعة النبي ﷺ وإن كان جميعا مؤديين للواجب علينا. ( انظر: رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأشعري تحقيق عبد الله شاكر الجنيدي طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ١٤١٣هـ).

## ٢٢ – ونَقْصُهُ بِنَقْصَهَا وَقِيلَ لاَ وَقِيلَ لاَ خُلْفَ كَذَا قَدْنُقِلا [١٣٨ - ١٣٨]

[ ١٣٤] وقوله: (ونقصه بنقصها) أي ورجح الجماعة المتقدمون القول بنقص الإيمان بسبب نقص الطاعة ، وهذا بالنظر للشأن ، وإلا فقد يزيده المولى وينقصه بمحض اختياره من غير سبب يقتضيه ، وإذا قلنا بأن الإيمان يزيد وينقص ، فمحله في غير إيمان الأنبياء والملائكة ، وأما إيمان الأنبياء فيزيد ؛ لأن الكامل يقبل الكمال ولا ينقص ، لكن يرد أن الأنبياء يحصل لهم تجل عظيم في بعض الأحيان كما كان ليلة المعراج ، فالإيمان بعده ليس بمنزلته قبله ، ويجاب بأن هذا لا يستلزم تفاوتًا في إيمانهم ، ومما يشير إلى أن إيمان الأنبياء يزيد قول سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ﴿ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْق ﴾ إيمان الأنبياء يزيد قول سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ﴿ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْق ﴾ وأولم يكفك إيمانك ﴿ قَالَ بَلَنُ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْق ﴾ من قلقه لرؤية الكيفية ، ومعنى ما ورد في الصحيح « نحن أحق بالشك من إبراهيم » (٢) أنه لو لحقه شك لتطرق لنا بالأوْلى نظرًا لحال الأمة لا لحاله عليه أو نظرًا لحاله ويكون تواضعًا ، وأما إيمان الملائكة فلا يزيد ولا ينقص ، كما ذكره المصنف في كبيره عن ابن القيم (٣) ، وهو المشهور ، لأن إيمانهم جبِلِي بأصل الطبيعة وما كان بأصل الطبيعة لا يتفاوت ، وذكر الشيخ عبد البراطجهوري (٤) أن إيمان الملائكة يزيد ولا ينقص ، فجعله كإيمان الأنبياء .

[ ١٣٥ ] فتلخص أن الأقسام ثلاثة : يزيد وينقص : وهو إيمان الأمة إنسًا وجنًّا ، ولا يزيد ولا ينقص : وهو إيمان الملائكة على المشهور ، ويزيد ولا ينقص وهو إيمان الأنبياء . وزاد بعضهم قسمًا رابعًا : وهو الذي ينقص ولا يزيد وهو : إيمان الفساق .

<sup>(</sup>۱) هو: علي بن محمد بن محمد بن وفا ، أبو الحسن القرشي الأنصاري الشاذلي المالكي ، من كبار العارفين، ولد سنة ۷۰۹ هـ ، وتوفي سنة ۸۰۷ هـ بالقاهرة ، من مصنفاته : مفاتيح الخزائن العلمية ، والوصايا، والباعث على الخلاص في أحوال الخواص . (انظر : الضوء اللامع ۲۱/۲ ، والأعلام ۷/٥) . (۲) أخرجه البخاري ( ۳۳۷۲ ) ، ومسلم ( ۱۵۱ ) من حديث أبي هريرة .

 <sup>(</sup>٣) هو: محمد بن أبي بكر بن أيوب أبو عبد الله ابن قيم الجوزية الإمام شمس الدين المفسر ، المحدث الفقهي الحنبلي ، ولد سنة ٦٩١ هـ ، وتوفي بدمشق سنة ٧٥١ هـ ، له تصانيف عديدة منها : أعلام الموقعين ، وزاد المعاد . ( انظر : الأعلام ٥٦/٦ ) .

<sup>(</sup>١) هو : عبد البر بن عبد الله بن محمد الأجهوري ، فقيه ، شافعي ، مصري له شروح وحواشي في الفقه وغيره ، توفي سنة ١٠٧٠هـ ، من مصنفاته : فتح القريب المجيد بشرح جوهرة التوحيد ، حاشية على شرح الغاية لابن القاسم . ( انظر : الأعلام ٢٧٣/٣ ) .

وقد احتاجوا على أن الإيمان يزيد وينقص بحجة عقلية ونقلية ، أما العقلية فهي : أنه لو لم تتفاوت حقيقة الإيمان بالزيادة والنقص لكان إيمان آحاد الأمة بل المنهمكين على الفسق والمعاصي مساويًا لإيمان الأنبياء والملائكة ، واللازم وهو المساواة باطل ، فكذا الملزوم الذي هو عدم التفاوت بالزيادة والنقص. وأما النقلية فهي النصوص الكثيرة الواردة في هذا المعنى ، كقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْكُمْ زَادَتُهُمْ إِيمانًا ﴾ [ الأنفال : ٢ ] ، وقوله ﴿ وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ [ الفتح : ٤ ] ، وقوله ﴿ وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ [ النوبة : ١٢٤ ] وكقوله عليه الصلاة والسلام لابن عمر لما سأله الإيمان يزيد وينقص ؟ قال : « نعم يزيد حتى يدخل الصلاة والسلام لابن عمر لما سأله الإيمان يزيد وينقص ؟ قال : « نعم يزيد حتى يدخل صاحبه النار » (١ وقوله عليه الصلاة والسلام « لو وزن عام يبكر بإيمان هذه الأمة لرجح به » (١ وهذا الحديث كالآيات السابقة لا يدل على أنه ينقص فيضم إلى ذلك ، وكل ما يقبل الزيادة يقبل النقص فيتم الدليل ، وأورد على هذه الضميمة إيمان الأنبياء ، وأجيب بأنه خرج لوجوب العصمة الدائمة المانعة من نقصه .

[ ١٣٦] قوله: (وقيل لا ) أي: وقال جماعة أعظمهم الإمام أبو حنيفة وهو النعمان بن ثابت: لا يزيد ولا ينقص ، لأنه اسم للتصديق البالغ نهاية الجزم والإذعان ، وهذا لا يتصور فيه ما ذكر ، لأن تلك النهاية لا مراتب لها ، وبحث فيه بأن التصديق مراتب ، فإن تصديق المقلد ليس كتصديق العارف بالدليل ، وهو ليس كتصديق المراقب وهو ليس كتصديق المستغرق الذي لا يشاهد إلا الله ، وهو ليس كتصديق المستغرق الذي لا يشاهد إلا الله ، وتأول هؤلاء الجماعة الآيات السابقة بأن الزيادة إنما هي في المؤمن به ، لأن الصحابة كانوا آمنوا بما أنزل عليه عليه وكانت الشريعة لم تتم ، وكانت الأحكام تنزل شيئا فشيئا ، فكانوا يؤمنون بكل ما يتجدد ، وتأولوا الأحاديث السابقة بأن الزيادة والنقص يرجع كل منهما إلى الأعمال لا التصديق ، ويحتمل في أن يكون النفي في كلام المصنف راجعًا إلى أقرب مذكور وهو قوله : « ونقصه بنقصها » فكأنه قال : وقيل لا ينقص ، فيكون مراده بهذا القيل أن الإيمان يزيد ولا ينقص ، كما ذهب إليه الخطابي (۱)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه المقدمة باب الإيمان ٢٨/١ رقم ٧٤ ، ٧٥ ، موقوفًا على أبي هريرة ، وابن عباس ، وأبي الدرداء ، وإسناد هذا الحديث ضعيف . ( انظر : مغني الأسفار للعراقي بهامش الإحياء ١٢٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه السخاوي في المقاصد الحسنة ص ٣٤٩ ، عن إسحاق بن راهويه والبيهقي في الشعب .

<sup>(</sup>٢) هو : حمد بن محمد بن إبراهيم البستي ، أبو سليمان الإمام الفقيه المحدث ، ولد سنة ٣١٩ هـ ، وتوفي سنة ٣٨٨ هـ ، من مصنفاته : بيان إعجاز القرآن ، غريب الحديث ، ومعالم السنن . ( انظر : الأعلام ٢٧٣/١ ) .

حيث قال : « الإيمان الكامل ثلاثة أمور : قول وهو لا يزيد ولا ينقص ، وتُعمل وهو يزيد وينقص ، وتُعمل وهو يزيد وينقص ، واعتقاد وهو يزيد ولا ينقص ، فإن نقص ذهب » .

[ ١٣٧] قوله: (وقيل لا خلف) استئناف لا عطف كما قاله المصنف، ويحتمل أن يكون معطوفًا على مقدر مفهوم من السياق، والتقدير: قد اشتهر أن بين القوم خلافًا حقيقيًّا، وقيل لا خلف: أي وقال جماعة منهم الفخر الرازي (١) وإمام الحرمين: ليس الخلاف بين الفريقين حقيقيًّا بل لفظيًّا، ونفي الخلاف على الإطلاق لا يصح، ووجه كون الخلاف لفظيًّا: إن القول بأنه يزيد وينقص محمول على ما به كماله وهو الأعمال، والقول بأنه لا يزيد ولا ينقص محمول على أصله وهو التصديق الباطني.

[ ١٣٨] وكقوله: (كذا قد نقلا) راجع للقيل الأخير لا لجميع ما سبق وأشار بذلك إلى التبري من عهدة صحة هذا القيل، لأن الأصح أن التصديق القلبي يزيد وينقص بكثرة النظر ووضوح الأدلة وعدمهما، وقد يزيد أيضًا بمحض التجلي كما سبق، ولهذا كان إيمان الصديقين أقوى من إيمان غيرهم بحيث لا تعتريه الشبه، على أن هذا القيل خلاف المعروف بين القوم من أن الخلاف حقيقي، فتحصَّل أن المعتمد أن الإيمان هو التصديق فقط، وأن النطق شرط في إجراء الأحكام الدنيوية، وأن الإيمان يزيد وينقص كما هو التحقيق، فاستفده، والله ولي التوفيق.

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن عمر بن الحسن ، فخر الدين الرازي ، أبو المعالي الإمام المفسر ، الفقيه الشافعي إمام وقته في العلوم العقلية ، توفي سنة ٢٠٦ هـ ، من مصنفاته : مفاتيح الغيب ، والقضاء والقدر . ( انظر : الأعلام ٣١٣/٦) .

٢٣ - فَوَاجِبٌ لَهُ الْوجُودُ وَالْقِدَمْ كَذَا بَقَاءٌ لاَيُشَابُ بِالْعَدَمْ[ ١٣٩- ١٤٦]

[ ١٣٩] وقوله: ( فواجب له ..) إلخ أي : إذا أردت معرفة ما يجب له تعالى فن التوحيد: فأقول لك : واجب له .. إلخ ، فالفاء فاء الفصيحة ، والضمير المجرور عباحثه عائد عليه تعالى . وقد انقسمت مباحث هذا الفن ثلاثة أقسام :

إلهيات: وهي المسائل المبحوث فيها عما يتعلق بالإله .

ونبويات: وهي المسائل التي يبحث فيها عما يتعلق بالأنبياء .

وسمعيات: وهي المسائل التي لا تتلقى أحكامها إلا من السمع ، وقد شرع في تفصيل ذلك مقدِّمًا الإلهيات على غيرها لتعلقها بالحق تعالى ، وما يتعلق به مقدِّم على غيره ، وبدأ بالواجب لشرفه ، وإنما قدم منه الوجود لأنه كالأصل وماعداه كالفرع ؛ لأن الحكم بوجوب الواجبات له تعالى واستحالة المستحيلات عليه تعالى وجواز ما يجوز في حقه تعالى لا يتعقل إلا بعد الحكم بوجوب الوجود له تعالى ، ثم إن المصنف قدم الخبر للاهتمام ، لأن المقصود الحكم بالوجوب ، وقد يقال : الظاهر إعراب «واجب »مبتداً ، وسوغ الابتداء به مع كونه نكرة عمله في الجار والمجرور ، والوجود وما بعده خبر ، فكأنه قال : الواجب المتقدم ذكره هو الوجود وما عطف عليه ، ومعنى كونه تعالى واجب الوجود :

واجب اأنه لا يجوز عليه العدم ، فلا يقبل العدم لا أزلًا ولا أبدًا. والدليل على الوجود : وجوب الوجود له تعالى أن تقول : الله يجب افتقار العالم إليه ، وكل من وجب افتقار العالم إليه واجب الوجود ، ينتج : الله واجب الوجود .

دليل الصغرى: ما تقدم من أن العالم حادث ، وكل حادث يجب افتقاره إلى مُحدث . ودليل الكبرى: أنه لو لم يكن واجب الوجود لكان جائزه . فيفتقر إلى محدث ويفتقر محدثه إلى محدث ، فإن رجع الأمر إلى الأول مباشرة أو بواسطة فالدور ، لأنه دار الأمر ورجع إلى مبدئه ، وإن تتابعت المحدثون واحدًا بعد واحد إلى ما لا نهاية له فالتسلسل ، لأنه تسلسل الأمر وتتابع ، وكل من الدور والتسلسل محال ، فما أدّى إليه وهو افتقاره إلى محدث محال ، فما أدّى إليه وهو كونه ليس واجب الوجود محال ، وإذا استحال كونه ليس واجب الوجود ثبت كونه واجب الوجود وهو المطلوب ، وحقيقة الدور توقف الشيء على ما توقف عليه إما بمرتبة أو أكثر ، وحقيقة التسلسل ترتب أمور غير متناهية (١) ، وإنما

<sup>( )</sup> فالتسلسل في قبيل الماضي لا يتصوره العقل. لأنه ما من أمرٍ محقق إلا وقبله أمرٌ محقق وفي قبيل المستقبل يتصوره العقل لأنه ما من أمر محقق إلا وبعده أمر مقدر .

كان الدور مستحيلًا لأنه يلزم عليه كون الشيء الواحد سابقًا على نفسه مسبوقًا بها ، فإذا فرضنا أن زيدًا أوجد عمرًا وأن عمرًا أوجد زيدًا، لزم أن زيدًا متقدم على نفسه متأخر عنها وأن عمرًا كذلك ، وإنما كان التسلسل مستحيلًا لأدلة أقامها المتكلمون أَجَلُّها برهان التطبيق ، وتقريره : أنك لو فرضت سلسلتين ، وجعلت إحداهما من الآن إلى ما لا نهاية له ، والأخرى من الطوفان إلى ما لانهاية له ، وطبقت بينهما بأن قابلت بين أفرادهما من أولهما ، فكلما طرحت من الآنية واحدًا طرحت في مقابلته من الطوفانية واحدًا وهكذا ، فلا يخلو إما أن يفرغا معا فيكون كل منهما ماله نهاية وهو خلاف الفرض ، وإن لم يفرغا لزم مساواة الناقص للكامل وهو باطل ، وإن فرغت الطوفانية دون الآنية كانت الطوفانية متناهية والآنية أيضا كذلك ، لأنها إنما زادت على الطوفانية بقدر متناهِ وهو ما من الطوفان إلى الآن ، ومن المعلوم أن الزائد على شيء متناهِ بقدر يكون متناهيًا بالضرورة ، ويتعلق به مباحث تطلب من المطولات .

> صفة الوجود :

[ ١٤٠] | وقوله : (الوجود ) (ا ) أي الذاتي ، بمعنى أن وجوده لذاته لا لعلة ، أي أن الغير ليس مؤثرًا في وجوده تعالى ، وليس المراد أن الذات أثرت في نفسها ، إذ لا يقوله عاقل ، وإنما ضاق عليهم التعبير ، فثمرة القيد تظهر في تعريفها المحترز . وأما الوجود غير الذاتي كوجودنا فهو بفعله تعالى ، وبعضهم لا

يشاهد لغيره وجودا وهذا يسمى عندهم وحدة الوجود ، وقد غرق فيه من غرق حتى وقع من بعض الأولياء ما يوهم الاتحاد والحلول كقول الحلاج (١) : أنا اللَّه ، وكقول بعضهم : « ما في الجبة إلا اللَّه » ، وهذا اللفظ لا يجوز شرعًا لإيهامه ، لكن القوم تارة تغلبهم الأحوال فيُؤوّل ما يقع منهم بما يناسبه ، وممن أفتى بقتل الحلاج حين قال المقالة السابقة : الجنيد (١٦) ، كما في شرح الكبرى .

<sup>=</sup> فائدة : الموجود له أربعة ثبوتات : ثبوت في الأعيان ، وثبوت في الأذهان ، وثبوت في الألفاظ ، وثبوت في النفوس . والأحوال لها ثبوتات ثلاثة : وهي ما عدا الأول ، والصفات السلبية لها ثبوتان فقط ، وهما الأخيران . (١) الوجود صفة نفسية وهي واحدة ، وليس لله صفات نفسية أخرى ، لأن معنى كونها نفسية : أن الذات لا توجد إلا بها ، فإذا تعددت للزم أن تكون الذات مركبة من أجزاء بحيث يقوم بكل جزء صفة نفسية من تلك الصفات ولا يخفي مساره .

<sup>(</sup>٢) هو : الحسين بن منصور الحلاج أبو مغيث فيلسوف ، مات سنة ٣٠٩ هـ ، وقيل قتل ، من مصنفاته : الظل الممدود والماء المسكوب والحياة الباقية ، ومدح النبي والمثل الأعلى . (انظر : الأعلام ٢٦٠/٢ ) . (٣) هو : الجنيد بن محمد ، النهاوندي ثم البغدادي ، أبو القاسم ، سيد الطائفة ، سمع من السري السقطى وصحبه ، ومن الحسن بن عرفة ، وصحب أيضا : الحارث المحاسبي وأبا حمزة البغدادي . قال ابن الأثير في =

ومن اللفظ الموهم ما شاع على ألسنة العوام من قولهم: موجود في كل الوجود ففيه إشارة إلى وحدة الوجود لكنه ممتنع لإيهامه الحلول وقد اختلف في الوجود ، هل هو عين الموجود أو غيره كما سيأتي ، فقال الأشعري: الوجود عين الموجود ، وقد اختلف العلماء في فهم المراد من عبارة الأشعري ، فبعضهم أبقاها على ظاهرها ، وعليه يكون في عدّ الوجود صفة تسامح ، لأنه يقع صفة في مجرد اللفظ ، كأن يقول : الله موجود ، والمحققون كالسعد وأضرابه أولوا عبارة الأشعري فقالوا : ليس المراد العينية حقيقة ، بل المراد أنه ليس زائدًا على الذات في الخارج بحيث تصح رؤيته ، فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، المراد أنه ليس زائدًا على الذات في الخارج بحيث تصح رؤيته ، فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، وهو الحق الذي لا محيص عنه ، وعليه فلا يكون في عدّ الوجود صفة تسامح ، لأن الصفة يكفي فيها مغايرة الموصوف وإن لم تكن زائدة في الخارج ، كيف وقد عدوا السلوب صفات كالقدم والبقاء .

[ ١٤١] وقال الرازي وجماعة : الوجود غير الموجود ضرورة مغايرة الصفة للموصوف ، وعليه فقد عرّفوا الوجود بأنه الحال الواجبة للذات مادامت الذات ، حال كون تلك الحال غير معللة بعلة ، والمراد بكونها حالا أنها واسطة بين الموجود والمعدوم على القول بثبوت الواسطة التي هي الحال ، ومعنى كونها واجبة للذات مادامت الذات : أنها ثابتة للذات مدة دوام الذات ، وخرج بقولنا : « غير معللة بعلة » الحال المعللة بعلة ، كالكون قادرًا ، فإنه حال معلل بعلة أي لازم لمازوم وهو القدرة ، ورجح بعضهم أن الحلاف لفظي فحمل كلام الأشعري على أن الوجود ليس زائدًا في الحارج ، فلا ينافي أنه حال وهو مراد الثاني ، وجرى على ذلك المصنف في الشرح ، وقيل : الحلاف حقيقي ، فقول الأشعري محمول على أنه أمر اعتباري على التحقيق ، وقول غيره محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة أن وجوده تعالى عين ذاته أو غير ذاته كما قال سيدي محمد الصغير (۱) ، لأن ذلك من

<sup>=</sup> وصفه : إمام الدنيا في زمانه ، وعدَّه العلماء شيخ مذهب الصوفية ، ومن أقواله : علمنا مضبوط بالكتاب والسنة ، من لم يحفظ الكتاب ، ويكتب الحديث ، ولم يتفقه ، لا يقتدى به ، توفي سنة ٢٩٨ هـ فرضي اللَّه عنه ورحمه . ( انظر ِ: المنتظم ٤٢٢/٧ ، سير أعلام النبلاء ١٦٦/٤ ، العبر ١١٠/٢ ) .

<sup>(</sup>١) هو: أبو عبد الله محمد الصغير بن محمد بن عبد الله اليفرني الفقيه المحدث العلامة الأديب المؤرخ الفهامة . أخذ عن : أبي العباس الحلبي ومحمد بن عبد القادر الفاسي ومحمد المسناوي وغيرهم ، توفي سنة ١١٥٥هـ ، له تصانيف منها : نزهة الحادي بأخبار ملوك القرن الحادي ، يعني الحادي عشر ، والمسلسل السهل في شرح توشيح ابن سهل . ( انظر : شجرة النور الزكية ٣٥٥ ، الأعلام ١٧/٧ ) .

غوامض علم الكلام. واعلم أن الوجود صفة نفسية ، وإنما نسبت للنفس أي الذات ، لأنها لا تتعقل إلا بها فلا تتعقل (١) نفس إلا بوجودها ، والمراد بالصفة النفسية صفة ثبوتية يدل الوصف بها على نفس الذات دون معنى زائد عليها ، كأن يقال : الوجود صفة لله تعالى ، فقولنا : « صفة » كالجنس وقولنا : « ثبوتية » يخرج السلبية كالقدم والبقاء ، وقولنا : « يدل الوصف بها على نفس الذات » معناه أنها لا تدل على شيء زائد على الذات ، فقولنا : « دون معنى زائد عليها » تفسير مراد لقولنا « على نفس الذات » ويخرج بذلك المعاني لأنها تدل على معنى زائد على الذات ، وكذلك المعنوية فإنها تستلزم المعاني فهي تدل على معنى زائد على الذات لاستلزامها المعاني .

[ ٢٤٢] | قوله : ( والقدم ) أي وواجب له القدم ، فهو معطوف على الوجود ، وهذا شروع في الصفات السلبية : أي التي دلت على سلب ما لا يليق به القدم: السبحانه تعالى ، وليست منحصرة على الصحيح ، وعدّ المصنف منها (٢) تعريفها خمسة ، لأن ماعداها من نفي الوالد والصاحبة والمعين وغير ذلك مما لا

نهاية له راجع إليها ولو بالالتزام ، فهي أمهاتها : أي أصولها المهمات منها (٣) ، والمراد بالقدم في حقه تعالى : القدم الذاتي ، وهو عدم افتتاح الوجود ، وإن شئت قلت هو عدم الأولية للوجود ، وأما القدم في حقنا فالمراد به الزماني وهو طول المدة وضُبط بسَنَةٍ ، حتى إذا قال : كل من كان من عبيدي قديمًا فهو حرّ ، عتى من له عنده سنة ، وهذا مستحيل في حقه تعالى ، وكذا القدم الإضافي كقدم الأب بالنسبة للابن ، فتحصل من هذا أن القدم ثلاثة أقسام : ذاتي ، وزماني ، وإضافي ، فإن قلتَ : إن وجوب الوجود يستلزم القدم بل والبقاء فذكرهما بعده محض تكرار. قلت : علماء هذا الفن لا يكتفون بدلالة الالتزام ، بل يصرحون بالعقائد لشدة خطر الجهل في هذا الفن ، فلا يستغنون بملزوم عن لازم ولا بعام عن خاص ، ودليل القِدم : أنه لو لم يكن قديمًا لكان حادثًا ، إذ لا واسطة ، ولو كان حادثًا لافتقر لمحدث ، ولو افتقر لمحدث لافتقر محدثه إلى محدث

صفة ا

<sup>(</sup>١) قوله : ( فلا تتعقل ... ) إلخ اعتراض بأن الماهية تتعقل بدون وجودها ، بدليل أنَّا نتعقل شريك الباري بأنه من يشارك اللَّه في الألوهية ، والفرض أنه لا وجود له ، ويجاب بأن المراد من التعقل التحقق خارجًا والذات لا تتحقق لها خارجا بدون وجودها .

 <sup>(</sup>٢) « وعد المصنف منها » مبني على أنها لا تنحصر ، لأن ما عدها إلخ مبني على القول .

<sup>(</sup>٣) سميت هذه الصفات بمهمات الأمهات ، لأنه يلزم من نفي ضدها تنزيهه تعالى عن جميع النقائص .

<sup>(</sup>انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ١٤٥) .

لانعقاد المماثلة بينهما ، فيلزم الدور أو التسلسل وكل منهما محال ، فما أدى إليه وهو افتقاره لمحدث محال ، فما أدى إليه وهو كونه حادثًا محال ، فما أدّى إليه وهو عدم كونه قديمًا محال ، وإذا استحال عدم كونه قديمًا ثبت كونه قديمًا وهو المطلوب . واعلم أن لهم في القديم والأزلي ثلاثة أقوال :

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الأوّل: أن القديم هو الموجود الذي لا ابتداء لوجوده ، والأزلي ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا فكل قديم أزلى ولا عكس .

الثاني : أن القديم هو القائم بنفسه الذي لا أول لوجوده ، والأزلي : ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا قائمًا بنفسه أو بغيره ، وهذا هو الذي يفهم من كلام السعد .

الثالث: أن كلا منهما ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا قائمًا بنفسه أو لا. وعلى هذا فهما مترادفان ، فعلى الأول الصفات السلبية لا توصف بالقدم وتوصف بالأزلية ، بخلاف الذات العلية والصفات الثبوتية فإنها توصف بالقدم والأزلية ، وعلى الثاني الصفات مطلقًا لا توصف بالقدم وتوصف بالأزلية ، بخلاف الذات العلية فإنها توصف بكل منهما ، وعلى الثالث كل من الذات والصفات مطلقًا توصف بالقدم والأزلية فتدبر .

[ ١٤٣] قوله: (كذا بقاء) التنوين للتنويع والتعظيم: أي نوع من أنواع البقاء عظيم مثل المذكور من الوجود والقدم في الوجوب له تعالى ، فاسم الإشارة عائد على المذكور من الوجود والقدم ، والجامع هو الوجوب له تعالى ، والمراد به في حقه تعالى : عدم الآخرية للوجود ، وإن شئت قلت : عدم اختتام الوجود ، ودليل البقاء له تعالى : أنه لو جاز عليه العدم لاستحال عليه القدم ، لما تقدم في كلام المصنف من قوله :

وكل ما جاز عليه العدم عليه قطعا يستحيل القدم

كيف وقد سبق قريبا وجوب القدم له تعالى ، وكل ما ثبت قدمه استحال عدمه ، وقد اتفق العقلاء على هذه القضية كما في العكاري (١) على الكبرى . وأورد عليها عدمنا في الأزل فإنه قديم ، بناء على القول بترادف القديم والأزلي فهو كعدم المستحيل فلم جاز انقطاعه بوجودنا فيما لا يزال ، أجيب بأن هذه القاعدة إنما هي في القديم الوجودي ، إذ الدليل إنما قام فيه كما ذكره الإمام ابن ذكري (٢) .

 <sup>(</sup>١) هو: رمضان عبد الحق العكاري. فقيه حنفي، ولد سنة ٩٨٤هـ، وتوفي سنه ١٠٥٦هـ، من مصنفاته:
 حاشية على شرح السنوسي على كبراه في التوحيد. ( انظر: الأعلام ٣٣/٣).

<sup>(</sup>٢) هو : محمد بن عبد الرحمن بن ذكري المالكي المتوفى سنة ١١٤٤ هـ وله مصنفات منها حاشية على البخاري ، والمهمات المفيدة في شرح النظم المسمى بالفريدة . ( انظر : الأعلام ١٩٧/٦ ) .

[ 1 ٤٤] وقال الفهري: إن الإيراد من أصله مدفوع بأن وجودنا قطع عدمنا فيما لا يزال لا في الأزل وإلا لوجدنا في الأزل وهو محال. قال العلامة اليوسي: وهو ظاهر، لكن قال العلامة الأمير: ولك أن تقول: لم يظهر لقولهم: « كل قديم فهو باق» (١) فانقطاع الاستمرار فيما لا يزال مضر فالظاهر الجواب الأول اه.

لا يقال : أي فريق بين عدمنا وعدم المستحيل كالشريك ، فإن كلا منهما واجب في الأزل ، لأنا نقول : وجوب عدمنا مقيد بالأزل فهو ممكن فيما لا يزال ، وأما عدم المستحيل فواجب على الإطلاق .

[ ١٤٥] (تنبيه ) علم مما تقدم أن اللّه تعالى لا أول له ولا آخر ، وأن عدمنا في الأزل لا أول له وله آخر ، وأما المخلوقات فلها أول وآخر ، ونعيم الجنة وعذاب النار له أول ولا آخر له فكل منهما باق لكن شرعا لا عقلا ، لأن العقل يجوّز عدّمهما ، فالأقسام أربعة .

[ ١٤٦ ] قوله: ( لا يشاب بالعدم ) أي لا يخلط بالعدم ، والمراد من ذلك أنه لا يلحقه عدم ، لأن حقيقة المخالطة تقتضي الاجتماع ، والبقاء لا يجتمع مع العدم إلا أن يقدر مضاف : أي لا يشاب بجواز العدم ، وهو معنى البطلان في قول لبيد (٢) :

ألا كل شيء ماخلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل

أي من نعيم الدنيا ، كما يدل عليه بقية القصيدة فلا يرد عليه نعيم الجنان ، واحترز المصنف بذلك من بقائنا فإنه يشاب بالعدم ويخلط به لأنه مقارنة استمرار الوجود زمانين فصاعدًا ، وهذا مستحيل في حقه تعالى ، لأن الزمان حركة الفلك ، أو مقارنة متجدد موهوم لمتجدد معلوم إزالةً للإبهام ، كما في قولك : « آتيك طلوع الشمس » فالزمان (٣) هو مقارنة الإتيان المتجدد الموع الشمس المتجدد المعلوم ، وكل من حركة الفلك والمقارنة المذكورة حادث ، ولا يقترن بالحادث إلا من كان مثله ، ومحل كونه مستحيلاً إذا كان على وجه الحصر بأن يقال : وجوده ليس إلا في زمان ، وإلا فهو تعالى موجود قبل كل شيء وبعده ومعه .

 <sup>(</sup>١) معناه أن القدم لا ينقطع في الأزل ولا فيما لا يزال ، وعلى هذا المعنى يحمل قولهم : كل ما ثبت قدمه
 استحال عدمه ، فمعناه أن القدم لا ينعدم أصلًا لا في الأزل ولا فيما يزال .

<sup>(</sup>٢) هو: أبو عقيل لبيد بن ربيعة بن مالك بن جعفر بن كلاب العامري. من شعراء الجاهلية الأشراف المجيدين ومن أصحاب المعلقات بإجماع الرواة ، أسلم وهاجر وسكن في المدينة ، أجمعت المصادر على أن لبيد لم يقل شعرًا كثيرًا في الإسلام . ( انظر : الأعلام ٥/٠ ٢٢ ، تاريخ الأدب العربي لعمر فروخ ٢٣١/١ وما بعدها ) . (٣) الزمان هو : فترة بين ( أي واقعة ) متغيرين ( أي حدث فيه نقصان وزيادة ). هل يمكن السير في الزمن ؟ في الإسراء والمعراج دليل على الخروج من الزمان والمكان .

٢٤ - وَأَنَّهُ لِمَا يَتَالُ الْعَدَمُ مُخَالِفٌ، بُرهَانُ هذَا الْقِدَمُ [ ١٤٨ - ١٤٨]

[ ١٤٧] قوله : ( وأنه لما ينال العدم مخالف ) أي : وواجب له أنه تعالى مخالف للحوادث التي يلحقها العدم فهو يفتح الهمزة من « أن » واسمها الضمير العائد عليه تعالى ، وخبرها مخالف ، ويتعلق به الجار والمجرور قبله ، وإنما

الخالفة للحوادث |

قدمه لضرورة النظم ، و « ما » واقعة على الحوادث ، وعائدها محذوف ، وأنّ وما دخلت عليه في تأويل مصدر معطوف على الوجود ، والتقدير : وواجب له تعالى مخالفته للحوادث التي يلحقها العدم ، وبذلك يندفع ما في حاشية الشيخ العدوي (١) من أن في كلام المصنف تسمحًا ، لأن الصفة مخالفته لا أنه مخالف ، ووجه اندفاع ذلك أن القاعدة سبك « أنّ » المفتوحة بمصدر من خبرها وهو شائع في العربية فلا يقال فيه تسمح ، وجعلنا بذلك معطوفًا على الوجود أولى من جعله خبرًا لمبتدأ محذوف ، والتقدير: والصفة الثالثة من الصفات السلبية أنه ... إلخ، وكلام الشيخ عبد السلام في هذا المقام حلّ معنى لا حلّ إعراب (٢) ، وإن أوهمت عبارته خلاف ذلك ، وإنما أسند المخالفة له تعالى لأنها تنزيه ، والموصوف به اللَّه لا الحوادث ، وكما أنه تعالى مخالف للحوادث مخالف للأعدام الأزلية كما علم من وصفه بالوجود ، إذ هي ليست موجودة ، وقد ذكر الشيخ عبد السلام في هذا المقام أن الأعدام الأزلية من الحوادث ، وهو سهو ، لأن الأعدام الأزلية واجبة كما تقدم ، وقد ذكرها والده مثالا للعدم السابق ولم يجعلها من الحوادث ، والمخالفة لما ذكر عبارة عن سلب الجرمية والعرضية والكلية والجزئية ولوازمها عنه تعالى ، فلازم الجرمية التحيز ، ولازم العرضية القيام بالغير ، ولازم الكلية الكبر ، ولازم الجزئية الصغر إلى غير ذلك ، فإذا ألقى الشيطان في ذهنك أنه إذا لم يكن المولى جِرمًا ولا عرضا ولا كُلًّا ولا جُزءًا فما حقيقته ، فقل في رد ذلك : لا يعلم اللَّه إلا اللَّه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْءٌ ۖ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى: ١١ ] . [ ١٤٨ ] قوله : ( برهان هذا القدم ) أي دليل ما ذكر من أنه مخالف للحوادث :

<sup>(</sup>١) العدوي هو : علي بن أحمد بن مكرم الصعيدي أبو الحسن ، الفقيه المالكي المصري ، شيخ شيوخ عصره ، ولد سنة ١١١٢هـ، وتوفي سنة ١١٨٩هـ من تصانيفه : حاشية على شرح الجوهرة لعبد السلام ، حاشية على شرح القاضي زكريا على ألفية العراقي ، في المصطلح ( انظر : سلك الدرر ٢٠٦/٣ ، والأعلام ٢٠٠/٤ ) . (٢) في هذا المقام حل معنى لا حل إعراب فقد يتفق حل المعنى مع حل الإعراب وذلك غاية المنبي . وقد يختلفان مثل أهلك والليل ، وحل المعنى : الحُقَ أهلك قبل الليل ، وحل إعرابها يجب أن يخالف ذلك لأن الليل منصوبة ، وحل معناها يجعلها مكسورة وإذا أردنا الإعراب : وسابق الليل ونص على ذلك المثال ابن جني .

دليل القدم فكلام المصنف على تقدير مضاف ، وتقرير البرهان أن تقول : لو لم يكن مخالفًا للحوادث لكان مماثلًا لها ولو كان مماثلًا لها لكان حادثًا ، كيف وقد ثبت قدمه بالدليل السابق ، ويصح إبقاء كلام المصنف على ظاهره ، فيكون نفس القدم هو الدليل على المخالفة ، لأن كل من وجب له القدم استحال عليه العدم ، ولاشيء من الحوادث يستحيل عليه العدم ، فلا شيء منها بقديم . فثبتت المخالفة (١) .

<sup>(</sup>١) قال أبو الحسن الأشعري: أجمعوا على أنه على غير مشبه لشيء من العالم، وقد نبه الله على ذلك بقوله: ﴿ لَيْسَ كَيْشَلِهِ مَنَى الله عَلَى خلك الله عَلَى خلك ، لأنه بقوله: ﴿ لَيْسَ كَيْشَلِهِ مَنَى الله عَلَى خلك كذلك ، لأنه تعالى لو كان شبيها لشيء من خلقه لاقتضى من الحدث والحاجة إلى الحدث له ما اقتضاه ذلك الذي أشبهه ، أو اقتضى ذلك قدم ما أشبهه من خلقه ، وقد قامت الأدلة على حدث جميع الخلق ، واستحالة قدمه ... وليس كونه عَلَى غير مشبه للخلق ينفي وجوده ، لأن طريق إثباته كونه تعالى على ما اقتضته العقول من دلالة أفعاله عليه دون مشاهدته. انظر : رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب لأبي الحسن الأشعري ( ١١٩ ، ١٢٠) .

٢٥ - قيامُهُ بالنَّفس وَحدَانيَّة مُنزَّهَا أُوصَافُهُ سَنيَّهُ [ ١٤٩ - ١٥٦ ]

[١٤٩] | قوله : (قيامه بالنفس ) معطوف على الوجود بحذف حرف العطف **قيامه** | والتقدير : وواجب قيامه بنفسه ف (أل ) في النفس عوض عن المضاف بنضه إليه (١) ، وقول الشارح « والصفة الرابعة من الصفات السلبية الواجبة له تعالى قيامه بالنفس ، حلّ معنى لا حلّ إعراب ، كما تقدم ، وقد جعل بعضهم الباء في قوله « بالنفس » باء الآلة ، وأصله للسكتاني (١) ، وفيه إساءة أدب، وقد تخلص الشيخ يحيى الشاوي (٦) من إساءة الأدب بأن فائدة ذلك تظهر في المقابل: أي لا بغيره ، فالمعنى : أن الغير ليس آلة في قيامه تعالى ، فهو نظير ما سبق في وجوده لذاته لا لعلة ، ولكن الأولى أن الباء للسببية ، لأن الآلة واسطة الفعل ولا تناسب هنا ، كما لا يناسب جعلها للتعدية ، لأن مجرور الباء التي للتعدية يكون مفعولًا به معني ، ك ﴿ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] ولا كذلك ما هنا ، وجعلها الشيخ الملوي بمعنى « في » فهي للظرفية المجازية ، فالمعنى قيامه في نفسه ليس باعتبار شيء آخر ، كما يقال : هذا العبد في نفسه يساوي كذا : أي لا باعتبار شيء آخر معه ، والمراد من النفس هنا الذات ، فإنها تطلق على الذات كما هنا ، وتطلق على الدم كما في قولهم : « مالا نفس له سائلة لا ينجس الماء » وعلى الأنفة كما في قولهم « فلان ذو نفس » وعلى العقوبة ، قيل : منه قوله تعالى : ﴿ وَيُعَدِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُم ﴿ [ آل عمران : ٢٨ ] أي عقوبته، والحق أنه يجوز إطلاق النفس على ذات اللَّه تعالى من غير مشاكلة (٤) كما يدل له قوله تعالى : ﴿ كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [ الأنعام : ٥٥ ] خلافًا لمن

<sup>(</sup>١) يشير البيجوري إلى أن المراد من قول اللقاني « قيامه بالنفس » هو قيامه بنفسه ، قال عوض عن المضاف إليه ومجىء « أل » عوضًا عن المضاف إليه خلاف بين النحويين.

جاء في المغني وحاشية الدسوقي عليه: أجاز الكوفيون ، وبعض المتقدمين من البصريين وكثير من المتأخرين نيابة « أل » عن الضمير المضاف إليه ، وخرَّجوا على ذلك ﴿ فَإِنَّ اَلْمَئَةً هِى اَلْمَأُوى ﴾ والمانعون يقدرون هي المأوى له ، وقيد ابن مالك الجواز بغير الصلة ، وقال الزمخشري في ﴿ وَعَلَمْ ءَادَمُ الْأَسْمَةَ كُلَّهَا ﴾ إن الأصل أسماء المسميات . (انظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام وبحاشيه حاشية الدسوقي ٧٧٧١) . (٢) هو: عيسى بن عبد الرحمن المالكي أبو مهدي السكتاني ، القاضي ، فقيه متكلم توفي في مراكش سنة ١٠٠١هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح أم البراهين للسنوسي ، والنوازل . (انظر: الأعلام ٥/١٠١) . (٢) هو: يحيى بن محمد بن محمد أبو زكريا ، الملياني الجزائري ، مفسر من فقهاء المالكية ، ولد سنة ١٠٠٠هـ ، وتوفي سنة ٢٠١هـ ، وأصول النحو . (انظر الأعلام ١٦٩٨) . (٤) المشاكلة : المقابلة كما في قوله (نسوا الله فنسيهم ) .

زعم أنها لا تطلق عليه تعالى إلا مشاكلة كما في قوله تعالى : ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [ المائدة : ١١٦] ومعنى قيامه بنفسه : عدم افتقاره تعالى إلى المحل : أي الذات التي يقوم بها ، لا بمعنى المكان ، لأن ذلك عُلم من المخالفة للحوادث .

[ • • • • ] وقال الغنيمي (١) : ولا مانع من حمل المحل على معنييه هنا ، وعدم افتقاره تعالى إلى المخصص : أي الموجد ، وهذا الثاني وإن كان يستغنى عنه بالقدم ، لكن تقدم أن العلماء لا يكتفون في هذا الفن بدلالة الالتزام لشدة خطر الجهل بالعقائد ، فمعنى القيام بالنفس شيئان : عدم افتقاره إلى المحل ، وعدم افتقاره إلى المخص ، والدليل على عدم افتقاره إلى المحل أنه لو افتقر إلى محل لكان صفة ، ولو كان صفة لم يتصف بصفات المعاني والمعنوية ، وهي واجبة القيام به تعالى للأدلة الدالة على ذلك هذا خلف بفتح الحاء : أي يستحق أن يرمى به خلف الظهر ، أو بضمها أي كذب وباطل ، وإذا بطل ذلك بطل ما أدى إليه وهو كونه صفة ، فبطل ما أدى إليه أيضًا وهو افتقاره إلى محل ، وإذا بطل افتقاره إلى محل وهو المطلوب ، والدليل على عدم افتقاره إلى المخصص أنه لو افتقر إلى مخصص لكان حادثًا كيف وقد سبق على عدم افتقاره إلى المخصص أنه لو افتقر إلى مخصص لكان حادثًا كيف وقد سبق وجوب وجوده وقدمه وبقائه ذاتًا وصفات .

[ ١٥١] (تنبيه) علم من ذلك أنه مستغن عن المحل والمخصص معًا، وأما صفاته فهي مستغنية عن المحصص وقائمة بذاته تعالى ولا يعبر فيها بالافتقار إلى الذات لما فيه من الإيهام، وقد أساء الفخر الأدب حيث أطلق لفظ الافتقار والاحتياج فيها، وذوات الحوادث مفتقرة إلى مخصص ومستغنية عن الذات التي تقوم بها، وصفات الحوادث مفتقرة إليهما معًا، فالأقسام أربعة فتدبر.

[ ١٥٢ ] قوله: (وحدانية) معطوف على «الوجود» بحذف حرف العطف أي وواجب له وحدانية، وما ذكره الشارح حلّ معنى لا حلّ إعراب كما سبق. وهي بفتح الواو نسبة إلى الوحدة، فياؤها للنسب، والألف والنون للمبالغة كما في «رقباني» نسبة للرقبة، و «شعراني» نسبة للشعر. وقال يحيى الشاوي: لا يصح كون الياء للنسب، إذ المراد ثبوت الوحدة نفسها لا ثبوت شيء منسوب إليها، واختار جعلها

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن محمد بن علي شهاب الدين الحنفي المصري ، باحث له شروح وحواش في الأصول والعربية ، فقيه توفي سنة ١٠٤٤ هـ ، من مصنفاته : تحقيق النسب في المنطق ، نهجة الناظرين في محاسن أم البراهين. ( انظر : الأعلام ٢٣٧/١ ) .

للمصدر كما في الضاربية . وأجاب الأولون بأن الشيء ينسب لنفسه مبالغة. ومبحث الوحدانية أشرف مباحث هذا الفن ، ولذلك سمي باسم مشتق منها فقيل « علم التوحيد » ولعظم العناية به كثر التنبيه والثناء عليه في الآي القرآنية ، فقال تعالى : ﴿ وَلِلّهُ كُرُ إِلّهُ وَحِدُ لا إِلّا هُو الرّحْمَنُ الرّحِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٦٣ ] إلى غير ذلك من الآيات ، والمراد منها هنا : وحدة الذات والصفات ، بمعنى عدم النظير فيهما ، وأما وحدة الذات بمعنى عدم التركب من أجزاء ، فسبقت في المخالفة للحوادث ، ووحدة الصفات بمعنى عدم تعددها من جنس واحد كقدرتين فأكثر وعلمين فأكثر وهكذا ، فستأتي في قوله : « ووحدة أوجب لها » ووحدة الأفعال بمعنى أنه لا تأثير لغيره في فعل من الأفعال ، فستأتي أيضًا في قوله : « فخالق لعبده وما عمل » .

[ ١٥٣ ] والحاصل أن الوحدانية الشاملة لوحدانية الذات ووحدانية الصفات ووحدانية الأفعال تنفي كمومًا خمسة: الكم المتصل في الذات وهو تركبها من أجزاء ، والكم المنفصل فيها وهو تعددها بحيث يكون هناك إله ثان فأكثر ، وهذان الكمان منفيان بوحدة الذات ، والكم المتصل في الصفات وهو التعدد في صفاته تعالى من جنس واحد كقدرتين فأكثر ، وبحث في هذا بأن الكم المتصل مداره على شيء ذي أجزاء ولا كذلك الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات وهو أن يكون لغير الله صفة تشبه صفته تعالى ، كأن يكون لزيد قدرة يوجد بها ويعدم بها كقدرته تعالى ، أو إرادة تخصص الشيء ببعض المكنات ، أو علم محيط بجميع الأشياء ، وهذان الكمان منفيان بوحدانية الصفات ، والكم المنفصل في الأفعال وهو أن يكون لغير الله فعل من الأفعال على وجه الإيجاد ، وإنما ينسب الفعل له على وجه الكسب والاختيار . وهذا الكم منفي بوحدانية الأفعال ، وفي ذلك رد على المعتزلة القائلين بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية ، وإنما لم يكفروا بذلك لاعترافهم بأن القائرة عليها من الله تعالى ، وبعضهم كفرهم وجعل المجوس أسعد حالًا منهم ، إذ المجوس قالوا بمؤثرين وهؤلاء أثبتوا مالا حصر له ، لكن الراجح عدم كفرهم .

وأما الكم المتصل في الأفعال فإن صورناه بتعدد الأفعال فهو ثابت لا يصح نفيه ، لأن أفعاله كثيرة من خلق ورزق وإحياء وإماتة إلى غير ذلك ، وإن صورناه بمشاركة غير الله له في فعل من الأفعال فهو منفي أيضًا بوحدانية الأفعال ، ودليل الوحدانية بالمعنى المراد هنا وهو وحدة الذات والصفات بمعنى عدم النظير فيهما : أنه لو تعدد الإله كأن يكون هناك إلهان لما وجد شيء من العالم باطل لأنه موجود

بالمشاهدة ، فما أدّى إليه وهو التعدّد باطل ، وإذا بطل التعدد ثبتت الوحدانية وهو المطلوب ، وإنما لزم من التعدد كأن يكون هناك إلهان عدم وجود شيء من العالم لأنهما إما أن يتفقا وإما أن يختلفا ، فإن اتفقا فلا جائز أن يوجداه معًا ، لئلا يلزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد ، ولا جائز أن يوجداه مرتبًا بأن يجده أحدهما ثم يوجده الآخر ، لئلا يلزم تحصيل الحاصل ، ولا جائز أن يوجد أحدهما البعض والآخر البعض ، للزوم عجزهما حينئذ ، لأنه لما تعلقت قدرة أحدهما بالبعض سد على الآخر طريق تعلق قدرته به فلا يقدر على مخالفته ، وهذا عجز ، وهذا يسمى برهان التوارد لما فيه من تواردهما على شيء ، وإن اختلفا بأن أراد أحدهما إيجاد العالم والآخر إعدامه فلا جائز أن ينفذ مرادهما ، لئلا يلزم عليه اجتماع الضدين ، ولا جائز أن ينفذ مراد أحدهما دون الآخر ،

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الأندلسي ، أبو الوليد الفيلسوف ، ويلقب بابن رشد الحفيد ، تمييرًا عن جده . ولد سنة ٥٩٥ هـ ، وله نحو خمسين كتابًا منها : بداية المجتهد ، تهيوًا عن جده . ولد سنة ١٩٥٠ هـ ، وتوفي سنة ٥٩٥ هـ ، وله نحو خمسين كتابًا منها : بداية المجتهد ، تهافت التهافت ، علم ما بعد الطبيعة ، والكليات . ( انظر : شذرات الذهب ٢٠٠٤ ، والأعلام ٥٩/٥) . (٣) هو : عبد اللطيف بن عبد العزيز بن أمين الدين ، فقيه حنفي من البارزين توفي سنة ٨٠١ هـ ، من مصنفاته : شرح تحفة الملوك ، مبارق الأزهار في شرح مشارق الأنوار ، شرح مجمع البحرين لابن الساعاتي . ( انظر : الأعلام ٩/٤) ) .

تعييب لبراهين القرآن وهو كفر. وأجاب علاء الدين تلميذ السعد (١) بأن القرآن محتو على الأدلة الإقناعية لمطابقة حال بعض القاصرين، وتجويز الاتفاق إنما هو ببادئ الرأي، وعند التأمل لا يصح صلح بين إلهين، إذ مرتبة الألوهية تقتضي الغلبة المطلقة كما يشير له قوله تعالى : ﴿ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [ المؤمنون : ٩١] .

[ ١٥٥] قوله: (منزها) حال من الضمير في قوله: (فواجب له ...) إلخ فالمعنى أنه تعالى وجبت له هذه الصفات حال كونه منزهًا، فهي حال لازمة مثل: دعوت الله سميعًا، وهي مؤكدة للصفات السابقة وكذلك جملة قوله: (أوصافه سنية) فهي حال أيضًا من الضمير المذكور فهي حال مترادفة، ويجوز أن تكون حالًا من الضمير في « منزهًا » فهي حال متدخلة.

[ ١٥٦] ومعنى قوله: (سنية) أنها تشبه السنا بالقصر وهو النور، بجامع الاهتداء، فيهتدي بها أي بأثرها لأنه المشاهد لنا، كما يهتدي بالسنا الذي هو النور، فالنسبة على وجه التشبيه، وليس المراد أنه قام بها السنا وهو النور؛ لأن النور عرض يستحيل قيامه بالصفة، أو معناه: رفيعة، فيكون لفظ «سنية» مأخوذًا من السناء بالمد بمعنى الرفعة المعنوية (٢).

 <sup>(</sup>١) هو : محمد بن محمد بن محمد البخاري علاء الدين ، فقيه من كبار الحنفية ، توفي سنة ٨٤١هـ ، من مصنفاته : الملجمة للمجسمة ، نزهة النظر في كشف حقيقة الإنشاء والخبر . ( انظر : شذرات الذهب ٢٤١/٧ ، والأعلام ٤٧/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) جاء في شرح الصاوي على الجوهرة : قوله : (سنية ) إما من ( السنا ) بالقصر بمعنى الضياء ، أي صفاته كالضياء بمعنى النور بجامع الاهتداء ، لأنه يهتدى بآثارها ، أو من ( السناء ) بالمد بمعنى الرفعة ، لأنها مرتفعة ومنزهة عن النقائض ، فأوصافه سبحانه وتعالى رفيعة جميلة جليلة ، فمن تعلق بها ، ونظر لها وشاهدها لم يحكم بقبيح شيء . قال بعض العارفين : –

إذا ما رأيت الله في الكل فاعلًا رأيت جميع الكائنات ملاتحا وإن لم تر إلا مظاهر صنعه حجبت فصيرت الحسان قباتحا انظر: شرح الصاوي على جوهرة التوحيد (١٥٨، ١٥٩). تحقيق د. عبد الفتاح البزم.

٢٦ - عَنْ ضِدٌّ أَو شِبْهِ أَوْ شَرِيكٍ مُطْلقًا وَوَالدِ كَذَا الوَلَدْ وَالأَصْدِقَا [ ١٥٧ - ١٦٧ ]

[ ١٥٧ ] قوله: (عن ضد) أي مضاد له تعالى ، والجار والمجرور متعلق بقوله «منزهًا»، والضدان هما الأمران الوجوديان اللذان بينهما غاية الخلاف لا يجتمعان ، فلو فرض أن لله ضدًّا في ذاته أو صفاته لوجب ارتفاع ذاته أو صفاته ارتفاعًا مطلقًا إن ثبت الضد دائمًا أو ارتفاعًا مقيدًا بحالة وجود الضد إن لم يثبت دائما ؛ لأنه متى ثبت أحد الضدين ارتفع الآخر ، والفرض أنه واجب الوجود قديم وكذا صفاته . هذا خلف بفتح الحاء : أي يستحق أن يرمى خلف الظهر ، أو بضمها : أي كذب وباطل كما تقدم .

[ ١٥٨] قوله: (أو شبه) معطوف على «ضد» وأو بمعنى الواو، وإنما عبر الناظم تنزيه الله به «أو» لضرورة النظم (١)، والشبه والشبيه بمعنى: كالحب والحبيب، عن الشبه وذلك المعنى هو المساوي في أغلب الوجوه، والنظير: هو المساوي ولو في

بعض الوجوه ، والمثيل هو المساوي في جميع الوجوه ، لكن المراد بالشبه هنا : مطلق المشابه ، فيشمل كلَّا منهما ، فليس له تعالى مشابه في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله لوجوب مخالفته تعالى للممكنات ذاتًا وصفاتًا وأفعالًا .

[۱۰۹] قوله: (شریك) معطوف على «ضد » بحذف حرف تنزیه الله العطف. عنالشریك

[ ١٦٠] وقوله: ( مطلقًا ) أي: في ذاته أو صفاته أو أفعاله ، ولا تكرار في كلامه ، لأن مراده بالشبه: المشابه من الممكنات ، ومراده بالشريك: المشارك من القدماء فتغايرا ، ودليل تنزيهه تعالى عن الشريك: هو دليل الوحدانية .

قوله: ( ووالد ) أي : ومنزهًا عن والد أي أبًا كان أو أمًّا لصدق الوالد عن الولد الله عن الولد عن غيره .

[ ١٦٢ ] وقوله : (كذا الولد) خبر مقدم ومبتدأ مؤخر : أي الولد كالوالد في وجوب تنزه اللَّه عنه ، فليس عيسى ولدًا ، بل خلقه اللَّه تعالى بلا أب كما خلق آدم بلا

(۱) مجيء أو للجمع المطلق كالواو قاله الكوفيون ، والأخفش والجرمي واحتجوا بقول توبة :
وقد زعمت ليلى بأني فاجر لنفسي تقاها أو عليها فجورها
أي لها تقاها ، وعليها فجورها ، فكون التقوى له ، وكون الفجور عليه ثابتان لنفسه . ( انظر : مغني اللبيب
وبهامشه حاشية الدسوقي ٤٧/١ طبعة دار السلام للطباعة والنشر) .

أب ، بل آدم أغرب حيث خلقه من تراب بلا أب ولا أم ، فليس غيره تعالى منفصلًا عنه [ ١٦٣] قوله : ( والأصدقا ) أي ومنزهًا عن الأصدقاء ، وليس الجمع مرادًا ، بل المصديق : المراد الجنس المتحقق ولو في واحد ، ولذا قال المصنف في كبيره : ويجب التنزه عن جنس الأصدقاء ، والصديق هو الصادق في وده بحيث يكون

معك في الحق، ويضر نفسه لينفعك، وإذا حصل لك مشقة من كدرات الزمان شتت أمره ليجمع أمرك، كما قال بعضهم:

إن صديق الحق من كان معك ومن يضر نفسه لينفعك ومن إذا ريب الزمان صدعك شتت فيك شمله ليجمعك وهو نادر جدًّا في هذا الزمان .

[ ١٦٤] والمحال أن يكون لله صديق على الوجه المعتاد من أن كلًا يعاون الآخر تنزيه الله وينفعه ، فلا ينافي أن يكون لله صديق بمعنى المخلص في عبادته تعالى ، كل لا يجوز أن يطلق ( صديق الله ) لأنه لم يرد ، مع أنه يوهم المعنى الخصدهاء المحال .

[ ١٦٥] وكما أنه يستحيل على الله الأصدقاء يستحيل عليه الأعداء على الوجه المعتاد من أن كلًّا يؤذي الآخر ويضره ، فلا ينافي أن يكون للّه عدوّ بمعنى المخالف لأمره كما في قوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى اَلنَّارِ ﴾ [ فصلت : ١٩ ] .

المنافع في ذلك المؤكد للدليل العقلي قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثَلِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى : ١١] وقوله : ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ الإخلاص : الإخلاص : الإخلاص : الإخلاص : الله عَلَيْهُ عن ربه فقالوا : صف لنا وسبب نزولها أن المشركين سألوا رسول اللّه عَلِيهٌ عن ربه فقالوا : صف لنا ربك ، أمن ذهب أم من فضة (١) ؟ وقد نفت هذه السورة أنواع الكفر الثمانية ، لأن قوله : ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَصَدُ ﴾ [ الإخلاص : ١] نفى الكثرة والعدد ، وقوله : ﴿ اللّهُ الصَّدَدُ ﴾ [ الإخلاص : ٢] وهو الذي يقصد في الحوائج : نفى القلة والنقص ، وقوله : ﴿ لَمْ يَكِنْ مَعلولاً وَلَمْ يُولَدّ ﴾ [ الإخلاص : ٢] نفى العلم والمعلولية : أي أن يكون تعالى علم لغيره وأن يكون معلولاً لغيره ، وقوله : ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ حَكُولًا أَحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ٤] نفى الشبيه والنظير . لغيره ، وقوله : ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ حَكُولًا أَحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ٤] نفى الشبيه والنظير .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب تفسير القرآن باب ومن سورة الإخلاص ، ٤٥٠/٥ ( ٣٣٦٤ ) من حديث أبي بن كعب .

[ ١٦٧] وفي الآية السابقة إشكال مشهور وهو أن الكاف بمعنى مثل ، فيصير المعنى : ليس مثل مثله شيء فالمنفى مثل المثل ، فتوهم الآية حينئذ وجود المثل ! وأجيب عن ذلك بأجوبة منها : أن الكاف صلة : أي زائدة لتأكيد نفى المثل ، فالمعنى انتفى المثل انتفاءً مؤكدًا ومنها أن المثل بمعنى الصفة ، فالمعنى : ليس كصفة الله شيء ، ومنها أن الآية من باب الكناية (١) على حد « مثلك لا يبخل » تريد : أنت لا تبخل ، ووجه كونها من باب الكناية أنه يلزم من نفى مثل المثل نفى المثل ، لأنه لو فرض وجود المثل لكان الله مثلًا لذلك المثل ، وهو لا يصح نفيه لوجوب وجوده ، وقد دلت الآية على نفى مثل المثل فلزم من ذلك نفى المثل ، وهذا هو المراد ، فالقصد نفى مثله تعالى بأبلغ وجه .

إذ الكناية أبلغ من التصريح لتضمنها إثبات الشيء بدليل (٢).

<sup>(</sup>١) الكناية : إطلاق اللفظ مع إرادة معناه ولازمه قد تكون حقيقية وقد تكون مجازًا .

 <sup>(</sup>۲) قال الصاوي في شرحه على جوهرة التوحيد: في آية: « ليس كمثله شيء » سؤال مشهور وهو أن الجمع بين الكاف ومثل يوهم محالاً في حقه تعالى ؛ لأن الكاف بمعنى مثل ، و النفي إنما سلط عليها ، وهو باطل من وجهين:

أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .

والآخر : أن مثل المثل يقتضي إثبات المثل وهو محال .

أجيبت عنه بعدة أجوبة :

١ - الكاف زائد لغير توكيد .

٢ - الكاف مؤكد لنفي الشبيه ، أي : انتفى المثل انتفاءً مؤكدًا ، لا أنه من نفي المؤكد الذي هو مثل المثل
 حتى يتوهم بقاء المثل .

٣ - مثل بمعنى المثل [ بفتحتين ] أي : الصفة .

٤ - مثل بمعنى نفس نحو : ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ، ﴾ .

٥ - الآية من باب الكناية .

أنظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ١٦٣ ) بتصرف .

٢٧ - وقُدْرَةٌ إِرَادَةٌ وَغَايَرَتْ أَمْرًا وَعِلْمًا وَالرَّضَا كَمَا ثَبَتْ [١٦٨ -١٧٧]

[ ١٦٨] قوله: (وقدرة) لما تكلم على الصفة النفسية وعلى الصفات السلبية شرع يتكلم على صفات المعاني مقدمًا لها على الصفات المعنوية لكونها كالأصل لها والإضافة في صفات المعاني للبيان ، فالمراد الصفات التي هي المعاني  $^{(1)}$  ، ويصح أن تكون على معنى  $^{(2)}$  من  $^{(3)}$  كما نص عليه السكتاني وسيدي يحيى الشاوي ، وقد نص عليه أيضًا في شارح الوسطى ، فالمعنى صفات من المعاني باعتبار المعاني من حيث هي الشاملة لكل موجود من صفات القديم والحادث كالبياض ونحوه ، ووقع في بعض العبارات : ولا يصح أن تكون على معنى  $^{(3)}$  من  $^{(3)}$ 

قال العلامة الأمير: ولا وجه له فلعله تحريف (٢) ا هـ ، والمعاني: جمع معنى ، وهو لغة: ما قابل الذات ، فيشمل النفسية والسلبية ، واصطلاحًا: كل صفة قائمة بموصوف موجبة له حكمًا ، ككونه قادرًا فإنه لازم للقدرة ، وفي الحقيقة المعاني والمعنوية متلازمان ، لكنهم لاحظوا الوجودي أصلًا لغيره .

[ ١٦٩] وبدأ المصنف من صفات المعاني بالقدرة لظهور تأثيرها فقال : (وقدرة ) المقدرة : أي وواجب له قدرة ، فهو معطوف على الوجود ، وهي لغة : القوة تعريفها والاستطاعة كما قاله المؤلف في كبيره ، وعرفًا : صفة أزلية قائمة بذاته

تعالى يتأتى بها إيجاد كل ممكن وإعدامه على وفق الإرادة ، وهذا رسم لا حدّ حقيقى ، وهكذا سائر التعاريف المذكورة للصفات ، لأنه لا يعلم كنه ذاته وصفاته أي حقيقة ذلك إلا هو ، وفي قولنا : « يتأتى بها إيجاد كل ممكن وإعدامه » إشارة إلى تعلقها الصلوحي (1) القديم ، ويقال له الصلاحي القديم : وهو صلاحيتها في الأزل للإيجاد والإعدام فيما لا يزال ، وتتعلق بعدمنا فيما لا يزال قبل وجودنا وباستمرار الوجود بعد العدم ، وباستمرار العدم بعد الوجود تعلق قبضه في هذه الثلاثة ، بمعنى الوجود بعد العدم ، وباستمرار العدم بعد الفعل بعد المكن في قبضة القدرة (5) ، فإن شاء الله أبقاه على عدمه أو على وجوده ، وإن شاء أن المكن في قبضة القدرة (5) ، فإن شاء الله أبقاه على عدمه أو على وجوده ، وإن شاء أن الممكن في قبضة القدرة وتتعلق بإيجادنا بالفعل بعد العدم السابق ، وبإعدامنا بالفعل

<sup>(</sup>۱) تسمى صفات المعاني بالصفات الذاتية ، لأنها لا تنفك عن الذات ، كما تسمى بالصفات الوجودية ، لأنها متحققة باعتبار نفسها.انظر : شرح الصاوي على جوهرة الترحيد ( ١٦٥ ) .

٣) بل وجهه أن الوجود للذات والصفات من قبيل المشترك لا من قبيل المتواطئ حتى يشترك فيه القديم والحادث .
 ٣) الصلوحي : أي ما بالقوة .

<sup>(</sup>٤) القدرة لا تتعلق إلا بالمكن أي تتعلق بالمستحيل و الواجب .

بعد الوجود ، وبإيجادنا بالفعل حين البعث تعلقًا تنجيزيًّا حادثًا في هذه الثلاثة ،

تعلقات فأقسام تعلقات القدرة سبعة تفصيلًا: صلوحي قديم ، وتعلقات القبضة ثلاثة ، والتعلقات التنجيزية (١) ثلاثة ؛ فالجملة ما ذكر كما وضحه القسامها شيخنا <sup>( ۴)</sup> في رسالته ، وأما العدم الأزلي فلا تتعلق به القدرة لأنه واجب ،

القدرة :

وذهب الأشعري إلى أنها لا تتعلق بإعدامنا بعد وجودنا ، بل إذا أراد اللَّه عدم الممكن قطع عنه الإمدادات فينعدم بنفسه كالفتيلة إذا انقطع عنها الزيت انطفأت بنفسها ، وفي قولنا : « بها » إشارة إلى أن التأثير حقيقة للذات ، و إسناد التأثير إلى القدرة مجاز لكونها سببًا فيه ، ويحرم أن يقال : القدرة فعالة ، أو انظر فعل القدرة ، أو نحو ذلك ، لما فيه من إيهام أنها المؤثرة بنفسها ، فإن قصد ذلك كفر والعياذ بالله تعالى ، ويخرج بقولنا: « كل ممكن » الواجب والمستحيل فلا تتعلق بكل منهما ، لأنها إن تعلقت بالواجب فلا يصح أن تعدمه ؛ لأنه لا يقبل العدم ، ولا يصح أن توجده ؛ لأنه يلزم منه تحصيل الحاصل ، وإن تعلقت بالمستحيل فعلى العكس من ذلك ، وما في اليواقيت (٣) للشعراني عن ابن العربي ( <sup>ب)</sup> أنه تعالى يقدر على خلق المحال عقلًا ، وأنه دخل الأرض المخلوقة من بقية خميرة طينة آدم ، وهي مدينة إنما تدخلها الأرواح فرأى فيها ذلك بعينه ، كلام لا يجوز اعتقاد ظاهره ، وقد نُقل أنه مدسوس عليه .

[ ١٧٠] وقد شنع السنوسي في شرح الصغرى على ابن حزم <sup>(٩)</sup> في قوله : الله قادر أن يتخذ ولدًا و إلا كان عاجرًا ، ولم يعقل أن العجز إنما يكون إذا كان المتعلق من وظائف القدرة بأن كان يقبل الوجود لذاته ، ويلزم عليه أن المولى قادر على إعدام قدرته بل وعلى إعدام ذاته ، وفي ذلك غاية الفساد . وقد سأل إبليس إدريس : هل يقدر المولى

<sup>(</sup> ۱) التنجيزي : ما بالفعل .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن شافعي الشافعي وقيل : شافع المعروف بالفضالي فقيه مصري شافعي وهو أستاذ الباجوري توفي سنة ١٢٣٦ من مصنفاته : كفاية العوام فيما يجب عليهم من علم الكلام ، رسالة في «لا إله إلا الله ». (٣) اليواقيت والجواهر للشعراني ٩٠/١ . ( انظر : الأعلام ٦/٥٥١) .

<sup>(</sup>٤) هو : محمد بن علي بن محمد بن العربي ، محيى الدين ، الحاتمي الطائي ، الملقب بالشيخ الأكبر ، الصوفي المشهور ، ولد سنة ٥٦٠هـ ، وتوفى سنة ٦٣٨هـ ، له أكثر من أربعمائة كتاب ، من أشهرها : الفتوحات المكية . ( انظر : شذرات الذهب ١٩٠/٥ ، الأعلام ٢٨١/٦) .

<sup>(</sup> ٥) هو : على بن أحمد بن سعيد ابن حزم أبو محمد ، شافعي المذهب ثم انتقل إلى مذهب أهل الظاهر ، أحد أئمة الإسلام ، ولد سنة ٣٨٤هـ ، وتوفى سنة ٤٥٦هـ ، من مصنفاته : المحلى ، والفصل في الملل والنحل، والناسخ والمنسوخ . ( انظر : لسان الميزان ١٩٨/٤ ، والأعلام ٢٥٤/٤) .

أن يدخل الدنيا في قشرة البندقة ، فنخسه في عينيه بالإبرة ففقأها قال بعضهم : وأرجو أن تكون اليمنى ، وقال له : إن المولى قادر أن يدخل الدنيا في سم الخياط ، بمعنى أنه يصغر الدنيا أو يوسع سم الخياط وإلا كان محالاً ، فإن تداخل الأجرام المتكاثفة واجتماعها في حيز واحد مستحيل ، وإنما لم يفصل سيدنا إدريس الجواب لإبليس لأنه متعنت ، وشأن المتعنت الزجر ، وإنما فقاً عينه لأنه أراد بهذا السؤال إطفاء نور الإيمان ، فأطفأ نور بصره ، لأن الجزاء من جنس العمل . ومعنى قولنا : « على وفق الإرادة » أن ما خصصه الله بإرادته أبرزه بقدرته (١) ، فتعلق الإرادة لكونه أزليًا سابق على تعلق القدرة لكونه تنجيزيًا حادثًا ، فالترتيب بين التعلقين لا بين الصفتين ، لأن التقديم لا ترتيب فيه وإلا كان المتأخر حادثًا . ودليل وجوب القدرة له تعالى أن تقول : الله صانع قديم له مصنوع حادث ، وكل من كان كذلك تجب له القدرة ، فالله تجب له القدرة . قوله : (إرادة) معطوف على « الوجود » بحذف حرف العطف : أي قوله : (إرادة) ويرادفها المشيئة وهي لغةً : مطلق القصد ، وعرفًا : صفة تعريفها قديمة زائدة على الذات قائمة به تخصص المكن ببعض ما يجوز عليه ، وهو تعريفها

المكنات المتقابلات الستة المنظومة في قول بعضهم :

المكنات المتقابلات وجودنا والعدم الصفات أرمنة أمكنة جهات كذا المقادير روى الثقات

ومعنى كونها متقابلات: أنها متنافيات؛ فالوجود يقابل العدم وبالعكس فهما قسم أول، وبعض الصفات يقابل بعضًا، فكونه أبيض مثلًا يقابل كونه أسود وهذا قسم ثان، وبعض الأزمنة يقابل بعضًا، فكونه في زمن الطوفان مثلًا يقابل كونه في زمن سيدنا محمد وهذا قسم ثالث، وبعض الأمكنة يقابل بعضًا، فكونه في مكان كذا كمصر يقابل كونه في مكان غيره كبولاق وهذا قسم رابع، وبعض الجهات يقابل بعضًا، فكونه في جهة المشرق يقابل كونه في جهة المشرق يقابل كونه في جهة المشرق مئلًا يقابل كونه في جهة المشرق مئلًا يقابل كونه في جهة المخرب وهذا قسم حامس، وبعض المقادير يقابل بعضًا، فكونه طويلًا مئلًا يقابل كونه قصيرًا وهذا قسم سادس، وفي قولنا: « قديمة » ردّ على الكرامية حيث قالوا بأنها صفة حادثة قائمة بالذات، وفي قولنا: « زائدة على الذات » ردّ على ضرار (٢٠) –

<sup>(</sup>١) القدرة لا تتعلق إلا بالممكن أي لا تتعلق بالمستحيل والواجب .

<sup>(</sup>٢) هو : ضرار بن عمرو الغطفاني قاضٍ من كبار المعتزلة ثم خالفهم فكفروه وتبرءوا منه ، وصنف نحو ثلاثين كتابًا ، توفي نحو سنة ١٩٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٢١٥/٣ ) .

من المعترّلة - حيث قال: إنها نفس الذات ، وفي قولنا: « قائمة به » ردّ على الجبّائي (۱) - من المعترّلة - حيث قال: إنها صفة قائمة لا بمحل ، وفيه رد أيضا على النجار (۲) حيث قال: إنها صفة سلبية ، وفسرها بعدم كون الفاعل ساهيًا أو مكرهًا ، والصفة السلبية لا قيام لها لكونها أمرًا عدميًا . وذهب الكعبي (۲) ومعترلة بغداد إلى أن إرادته تعالى لفعل غيره: أمره به ، ولفعله: علمه به . وذهب بعضهم إلى أنها الرضا ، وسيأتي الرد عليهم بقوله: ( وغايرت أمرًا ... ) إلخ وفي قولنا «تخصص الممكن» إشارة للتعلق التنجيزي القديم ، وهو تخصيص الله الشيء أزلًا بالصفات التي يعلم أنه يوجد عليها في الخارج ، ولها تعلق صلوحي قديم (٤): وهو صلاحيتها في الأزل للتخصيص مع ثبوت التخصيص بالفعل أزلًا أيضًا ، وبعضهم جعل لها تعلقًا تنجيزيًّا حادثًا: وهو تخصيص الله الشيء بما تقدم عند إيجاده بالفعل ، لكن التحقيق أن هذا إظهار للتعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج بالمكن الواجب والمستحيل ، فلا تتعلق بهما الإرادة كالقدرة ، وشمل المكن: الخير والشر خلافًا للمعترلة القائلين بأن إرادة الله لا تتعلق بالشرور والقبائح .

[ ۱۷۲ ] وحكى أن القاضي عبد الجبار الهمداني (٥) دخل على الصاحب ابن

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد بن حمزة بن أبان البصري المعتزلي. متكلم مفسر ، ولد بجبا بجوزستان وإليه تنسب الطائفة الجبائية ، توفي سنة ٣٠٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٥٦/٦ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: الحسين بن محمد بن عبد الله النجار الرازي أبو عبد الله ، رأس الفرقة النجارية من المعتزلة ، لهم
 بعض آراء يوافقون فيها أهل السنة ، توفي النجار نحو سنة ٢٢٠ هـ ، ( انظر : الأعلام ٢٥٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : عبد الله بن أحمد بن محمود أبو القاسم ، أحد أثمة المعتزلة وكان زعيم الطائفة الكعبية ، توفي في بلخ سنة ٣١٩هـ ، من كتبه : التفسير ، قبول الأخبار ومعرفة الرجال ، تحفة الوزراء. ( الأعلام : ٢٠/٤ ) . (٤) معنى ذلك أن الله خصص في الأزل وجود الشيء على عدمه : أي رجح وجوده على عدمه ، و كان يأتي له في الأزل أن يرجح بإرادته عدمه على وجوده ، لكنه ترك ترجيح العدم على الوجود ورجح في الأزل الوجود على العدم. وحاصل ذلك أن إرادة الله في الأزل صالحة لترجيح كل من الوجود والعدم ، وفي حال تلك الصلاحية ثابت لفعل ترجيح الوجود على العدم ، ولا منافاة بين الصلاحية و بين ثبوت الترجيح بالفعل ؛ لأن معناها أنه تعالى كان يتأتى له أن يرجح العدم على الوجود ، وهذا التأتي لا يمنع من ترجيح الطرف الآخر بالفعل ، والنعل ، وما تشعر به هذه العبارات من أن الترجيح الأزلي حادث غير مراد .

<sup>(°)</sup> هو : عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الخليلي ، القاضي الأصولي ، شيخ المعتزلة في عصره ولي القضاء بالري توفي سنة ١٥ هـ ، وله مصنفات منها : المغني في أبواب التوحيد والعدل ، تنزيه القرآن عن المطاعن ، المجموع في المحيط بالتكليف . ( انظر : شذرات الذهب ٢٠٢/٣ ، الأعلام ٢٧٣/٣ ) .

عباد (١) وعنده الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني ، فلما رأى الأستاذ قال : سبحان من تنزه عن الفحشاء ، فقال الأستاذ : سبحان من لا يجري في ملكه إلا ما يشاء ، فقال عبد الجبار : أفيريد ربنا أن يُعْصَى ؟ فقال الأستاذ : أفيعصى ربنا كرمّا ، فقال عبد الجبار : أرأيت إن منعني الهدى وقضى عليّ بالردى ، أحسن إليّ أم أساء ، فقال الأستاذ : إن منعك ما هو لك فقد أساء وإن منعك ما هو له فهو يختص برحمته من يشاء .

[ ١٧٣] واختلف العلماء في جواز نسبة فعل الشرور والقبائح إليه تعالى ، والراجح جواز ذلك في مقام التعليم لا في غيره ، وهذا الخلاف جار أيضًا في نسبة الأمور الحسيسة إليه تعالى ، والأصح الجواز في مقام التعليم لا في غيره ، فلا يجوز أن يقال : الله خالق القردة والخنازير ، وسبحان من رزق الهدهد ومن دبب الشوك ، إن لم يكن في مقام التعليم . والدليل على وجوب الإرادة له تعالى أن تقول : الله صانع للعالم بالاختيار ، وكل من كان كذلك تجب له الإرادة ، فالله تجب له الإرادة وأيضًا فقد اتفق كل على إطلاق القول بأنه تعالى مريد ، وشاع ذلك في كلامه وكلام أنبيائه عليهم الصلاة والسلام ، ولا يفهم من قولنا : « مريد » بحسب اللغة إلا ذات ثبت لها الإرادة ، وإن نازع في ذلك المعتزلة .

[ ١٧٤] قوله: (وغايرت أمرًا) أي خالفت وباينت الإرادة أمرًا، بمعنى أنها ليست عينه ولا مستلزمة له، فقد يريد ويأمر كإيمان من علم الله منهم الإيمان، فإنه تعالى أراده منهم وأمرهم به. وقد لا يريد ولا يأمر كالكفر من هؤلاء، فإنه تعالى لم يرده منهم ولم يأمرهم به. وقد يريد ولا يأمر كالكفر الواقع ممن علم الله عدم إيمانهم، وكالمعاصي فإنه أراد ذلك ولم يأمر به. وقد يأمر ولا يريد كإيمان هؤلاء، فإنه أمرهم به ولم يرده منهم، وإنما أمرهم به مع كونه لم يرده منهم لحكمة يعلمها على ﴿ لا يُشْتُلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ وإنما أمرهم به مع كونه لم يرده منهم لحكمة يعلمها الله ﴿ لا يُشْتُلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ والأنبياء: ٣٣] فالأقسام أربعة. وغرض المصنف بذلك الردّ على من زعم من المعتزلة أن إرادته تعالى لفعل غيره أمره به، والمراد الأمر النفسي لا اللفظي، لأن مغايرتها للأمر النفسي وهو اقتضاء اللفظي في غاية الظهور فليس فيه خلاف، وإنما الخلاف في الأمر النفسي وهو اقتضاء أي طلب الفعل الذي هو كف إذا كان مدلولًا عليه أي طلب الفعل الذي لم ما يرده أي ترك ، أو الفعل الذي هو كف إذا كان مدلولًا عليه

<sup>(</sup>١) هو : إسماعيل بن عباد بن العباس أبو القاسم الطالقاني ، وزير غلب عليه الأدب فكان من نوادر الدهر استوزره مؤيد الدولة ابن بويه ثم أخوه ، ولقب بالصاحب لصحبته مؤيد الدولة من صباه. توفي سنة ٣٨٥ هـ ، له مصنفات في الأدب جليلة منها : الكشف عن مساوئ المتنبي (ط) ، مجموعة رسائله تحت اسم المختار من رسائل الوزير ابن عباد (ط) . (انظر : الأعلام ٣١٦/١ ) .

بنحو كف كاثرُك ، بخلاف الكف المدلول عليه بغير نحو كف كلا تفعل فليس بأمر بل نهى ، فتحصل أن الأمر تحته صورتان ، الأولى : طلب الفعل غير الكف كالصلاة ، والثانية : طلب الفعل الذي هو كف المدلول عليه بنحو كف. وأما النهي فتحته صورة واحدة وهى طلب الكف المدلول عليه بغير : نحو كف كلا تفعل .

[ ١٧٥] قوله: (وعلمًا) أي وغايرت الإرادة علمًا ، بمعنى أنها ليست عين العلم ولا مستلزمة له لتعلق العلم بالواجب والمستحيل كالجائز ، ولا تتعلق الإرادة إلا بالجائز ، وغرضه بذلك الرد على من زعم من المعتزلة أن إرادته تعالى لفعله علمه به ، فردّ بمغايرة الإرادة للأمر وللعلم على الكعبي ومعتزلة بغداد في قولهم : إن إرادته تعالى لفعل غيره أمره به ، وإرادته لفعله علمه به كما قاله المؤلف في كبيره .

[ ۱۷٦ ] وقوله: ( والرضا ) أي وغايرت الإرادة رضاه تعالى وهو قبول الشيء والإثابة عليه ، وغرضه بذلك الرد على من فسر الإرادة بالرضا ، فإن الإرادة قد تتعلق بما لا يرضى به الله تعالى كالكفر الواقع من الكفار فإنه تعالى أراده ولا يرضى به .

[ ۱۷۷ ] قوله: (كما ثبت) أي كالتغاير الذي ثبت لا يقال فيه اتحاد المشبه والمشبه الدليل به ، لأنا نقول المعنى: وغايرت ما ذكر شرعًا كما ثبت عقلًا ، فالتغاير المستفاد من الدليل الشرعي مشبه ، والتغاير الثابت بالدليل العقلي مشبه به. أو يقال: المشبه هو التغاير المذكور في كلام المصنف ، والمشبه به هو التغاير الثالث عند أهل السنة ، ويصح أن تكون الكاف للتعليل ، « وما » واقعة على الدليل ، فيكون المعنى للدليل الذي ثبت عقلًا .

٢٨ – وَ عِلْمُهُ وَ لاَ يُقَالُ مَكْتَسَبْ فَاتْنَعْ سَبِيلَ الْحَقّ وَأَطْرَحِ الريَبْ [١٧٨ - ١٨٥]

[ ۱۷۸ ] قوله : ( وعلمه ) معطوف على الوجود : أي وواجب له علمه ، وما قاله الشارح فهو حلّ معنى لا حلّ إعراب كما تقدم نظيره وهو صفة أزلية متعلقة بجميع الواجبات والجائزات والمستحيلات على وجه الإحاطة على ما هي به من غير سبق خفاء، وقولنا: ( متعلقة بجميع ... ) إلخ فيه إشارة إلى تعلق العلم بجميع الأشياء تعلقًا تنجيزيًّا قديمًا ، فيعلم اللَّه سبحانه وتعالى الأشياء أزلًّا على ما هي عليه ، وكونها وجدت في الماضي أو موجودة في الحال أو توجد في المستقبل : أطوار في المعلومات لا توجب تغيرًا في تعلق العلم ، فالمتغير إنما هو صفة المعلوم لا تعلق العلم ، وليس له تعلق صلوحي ولا تنجيزي حادث ، وإلا لزم الجهل ؛ لأن الصالح لأن يعلم : ليس بعالم ، والتنجيزي الحادث يستلزم سبق الجهل ، هذا ما عليه السنوسي ومن تبعه وهو الصحيح . وجعل بعضهم له ثلاثة تعلقات : تنجيزي قديم بالنسبة لذات الله وصفاته ، وصلوحي قديم بالنسبة لغيره تعالى قبل وجوده ، فإن العلم صالح لأن يتعلق بوجوده ولم يتعلق بوجوده بالفعل ، لأن علم وجود الشيء قبل وجوده جهل ، نعم علمه بأنه سيكون تنجيزيًّا قديم . [ ١٧٩ ] وأما قول الأولين : لو كان له تعلق صلوحي لزم الجهل ؛ لأن الصالح لأن يعلم ليس بعالم ، فجوابه أن ثبوت الوجود لزيد بالفعل لا يصلح أن يكون معلومًا قبل وجوده بالفعل ، وعدم تعلق العلم بشيء لا يصلح أن يكون معلومًا ، لا يعدّ جهلًا ، كما أن عدم تعلق القدرة بالمستحيل لا يعدّ عجزًا وتعلق تنجيزي حادث بالنسبة لغيره تعالى بعد وجوده بالفعل ، لكن الحق أنه ليس له إلا تعلق تنجيزي قديم ، فيعلم المولى الأشياء أزلًا إجمالًا و تفصيلًا ، ويعلم الكليات والجزئيات. وكفرت الفلاسفة حيث أنكروا علمه تعالى بالجزئيات ، كما كفرت بإنكار حدوث العالم وحشر الأجساد فقد

بثلاثة كفر الفلاسفة العدا إذ أنكروها وهي حقًا مثبته علم بجزئي ، حدوث عوالم حشر لأجساد وكانت ميته الم

كفرت بثلاثة كما قال بعضهم:

[ ۱۸۰ ] ويعلم سبحانه وتعالى مالا نهاية له ككمالاته ، وأنفاس أهل الجنة ، فيعلمها تفصيلًا ، ويعلم أنه لا نهاية لها ، وتوقّف التفصيل على التناهي إنما هو بحسب عقولنا ، ودخل في ذلك علمه ، فيعلم بعلمه أن له علمًا .

[ ١٨١ ] والتعريف الذي ذكرناه أولى من التعريف الذي ذكره الشارح وغيره ، وهو

قوله: « صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تنكشف بها المعلومات عند تعلقها بها » لأن هذا التعريف معترض من وجوه ، منها أن قوله : « تنكشف » يقتضى سبق الجهل ، لأن الانكشاف ظهور الشيء بعد الخفاء ، ومنها أن المعلومات جمع معلوم وهو مشتق من العلم ، والمشتق متوقف على المشتق منه ، كما أن العلم متوقف على معرفة المعلوم لأنه أخذ في تعريفه ، فكل منهما متوقف على الآخر فجاء الدور ، ومنها أن قوله : « المعلومات » يقتضي أنها منكشفة قبل الانكشاف ، فيلزم تحصيل الحاصل . وأجيب عن الأول بأن المراد بالانكشاف هنا : ظهور الشيء من غير سبق خفاء. وعن الثاني بأن المشتق منه هو العلم الذي هو المصدر ، والمعرف العلم بمعنى الصفة ، وبأن الجهة منفكة ، لأن توقف العلم على المعلوم من حيث المعرفة ، وتوقف المعلوم على العلم من حيث الاشتقاق . وعن الثالث بأن المراد بالمعلومات الأمور من غير نظر لوقوع العلم عليها وبه يندفع الدور أيضًا ، وبأن المراد بالمعلومات ما من شأنها أن تعلم ، وكان الأولى حذف قوله : « عند تعلقها بها » لأنه يقتضي أن العلم تارة يتعلق بالمعلومات وتارة لا يتعلق بها ، وليس كذلك ، لأن علم اللَّه متعلق بالمعلومات أزلَّا وأبدًا ، والدليل على وجوب العلم له تعالى أن تقول : اللَّه فاعل فعلًا متقتًا محكمًا بالقصد والاختيار ، وكل من كان كذلك يجب له العلم ، فالله يجب له العلم فإن قيل : إن هذا الدليل إنما يفيد علمه بالجائزات فقط ، فما الدليل على علمه بالواجبات والمستحيلات ، أجيب بأن دليل ذلك دليل عدم افتقاره للمخصص لأنه لو لم يعلم بالواجبات والمستحيلات لكان محتابًا لمن يكمله ، فيلزم أن يكون حادثًا فيفتقر للمخصص ، وقد تقدم دليل عدم افتقاره للمخصص .

[ ۱۸۲ ] قوله: ( ولا يقال مكتسب ) أي: ولا يجوز شرعًا ولا عقلًا أن يطلق على علمه أنه مكتسب ، و هذا ربما يوهم أن النهي عن القول والإطلاق مع صحة المعنى وليس كذلك .

[ ١٨٣ ] ولعل تفسير القول بالاعتقاد هنا أحسن ، وعليه فالمعنى : ولا يجوز أن يعتقد أن علمه مكتسب لاستحالته ، لأن الكسبي عرفًا : هو العلم الحاصل عن النظر والاستدلال ، فإذا أقمت دليلًا على حدوث العالم بأن قلت : العالم متغير وكل متغير حادث ، ينتج : العالم الحادث ، فالعلم بحدوث العالم حاصل عن نظر واستدلال فهو كسبي ، وقيل : الكسبي هو ما تعلقت به القدرة الحادثة ، وعلى هذا التعريف فيشمل العلم الضروري الحاصل بالحواس كالعلم الحاصل بالإبصار أو بالشم بخلافه على التعريف الأول ، وعلى كل من التعريفين لا يقال لعلم الله كسبي ؛ لأنه يلزم منه قيام التعريف الأول ، وعلى كل من التعريفين لا يقال لعلم الله كسبي ؛ لأنه يلزم منه قيام

الحوادث بذاته تعالى ، ويلزم منه أيضًا سبق الجهل في حقه تعالى وهو محال ، وما ورد مما يوهم اكتساب علمه تعالى كقوله جل من قائل : ﴿ ثُمَّ بَمَنتَهُم لِنَعْلَمَ أَيُّ لَلْزِيَنِ الْمُوْتِ عَلَى الله أعلم ليظهر لهم متعلق علمنا ، أو أن المراد به (الكهف : ١٢] مؤوّل على أن المراد والله أعلم ليظهر لهم متعلق علمنا ، أو أن المراد به (نعلم » مفتوح النون واللام « نُعلم » مضموم النون ومكسور اللام ، كما قاله الشيخ الملوي ، ومما لا يقال : إنه من باب تنزيل المتكلم منزلة من لم يعلم وإن ذكره في الشيخ عن ابن العربي ، ولا أظنه إلا مدسوسًا على الشيخ .

فإن قيل : ظاهر الآية التعليل مع أن أفعال الله لا تعلل ! أجيب بجعل لامه للعاقبة والفائدة ، فالآية أوهمت أن علمه مكتسب وقد علمت جوابه ، وأوهمت تعليل فعله وقد علمت جوابه فالكلام في مقامين وإن أوهم كلام الشارح خلافه .

واعلم أنه كما لا يقال: علمه مكتسب ، لا يقال: علمه ضروري ولا نظري ولا بديهي ، أما الضروري فهو وإن كان يطلق على ما لا يتوقف على نظر واستدلال وهو صحيح في حقه تعالى ، لكن يطلق أيضًا على ما قارنته الضرورة ، فيمتنع أن يقال: علمه ضروري خوفًا من توهم هذا المعنى . وأما النظري فهو ما توقف على النظر والاستدلال ، فهو مرادف للكسبي على تعريفه الأول ، فيمتنع أن يقال علمه نظري لاستلزامه الحدوث كما مر في الكسبي ، وأما البديهي فهو وإن كان يطلق على ما لا يتوقف على نظر واستدلال فيكون مرادفًا للضروري على أحد معنييه ، لكن يطلق أيضًا على العلم الحاصل للنفس بغتة ، يقال : مرادفًا للضروري على أحد معنييه ، فيمتنع أن يقال : علمه بديهي لإيهامه هذا المعنى .

[ ١٨٤] قوله: ( فاتبع سبيل الحق) أي إذا علمت وجوب القدرة والإرادة والعلم له تعالى فاتبع طريقًا هو الحق وهو الحكم المطابق للواقع، فالفاء فاء الفصيحة، والسبيل بمعنى الطريق، وإضافته للحق للبيان، ويصح أن يكون في الكلام حذف المضاف، والتقدير: سبيل أهل الحق، أي طريقهم، والمراد به: معتقد أهل السنة من وجوب صفات المعانى له تعالى.

[ ١٨٥] وقوله: ( واطرح الريب) أي: وألق عنك الشبه ، فالرِّيَب جمع ريبة بمعنى الشبهة التي لم تعلم صحتها ولا فسادها ، وهذا بحسب الأصل ، وإلا فالقصد هنا الرد على المعتزلة النافين لصفات المعاني لئلا يلزم تعدد القدماء ، وهذه شبهة فاسدة ، لأنه لا يضر إلا تعدد ذوات القدماء لا تعدد الصفات مع اتحاد الذات ، ويصح أن يكون في الكلام حذف مضافين ، والتقدير : واطرح سبيل أهل الريب وشكوك النافين لصفات المعاني ، لأنهم يقولون : قادر بذاته مريد بذاته ، وهكذا ، وهو هذيان ، لأنه لا يُعقل قادر بلا قدرة ومريد بلا إرادة وهكذا .

## ٢٩ - حَيَاتُهُ كَذَا الْكَلاَمُ ، السَّمْعُ ثُمَّ الْبَصَرْبِذِي أَتَانَا السَّمَعُ [٢٠٢ - ٢٠٢]

[ ١٨٦] | قوله : ( حياته ) مغطوف على الوجود بحذف حرف العطف ، وما صنعه الحياة: الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَّف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها يشمل الحياة القديمة والحادثة حيث قال: هي صفة تصح لمن قامت به

الإدراك : أي تصح لمن قامت به أن يتصف بصفات الإدراك ولا يضره الجمع بين حقيقتين مختلفتين بالقدم والحدوث ؛ لأنه رسم لا حدّ ، وعرف بعضهم كلًّا منهما بتعريف يخصه ، فعرف الحياة القديمة بقوله: « صفة أزلية تقتضى صحة العلم » أي: تقتضى صحة الاتصاف به، وكما تقتضي صحة الاتصاف بالعلم تقتضي صحة الاتصاف بغيره من الصفات . الواجبة، وإنما اقتصر على العلم ؛ لأنه شرط في غيره وشرط الشرط شرط، وأقحم لفظة « صحة » لأن الحياة لا تستلزم العلم بالفعل ، لكن العلم واجب في حقه تعالى للدليل السابق ، وأما في حقنا فقد ينتفي العلم مع وجود الحياة كما في المجنون فإنه حي مع انتفاء العلم عنه .

[ ١٨٧ ] وعرَّف الحياة الحادثة بقوله : « هي كيفية يلزمها قبول الحس والحركة الإرادية» أي عرض يلزمه قبول الإحساس وقبول الحركة الإرادية ، بخلاف الحركة الاضطرارية كحركة الحجر بحركة محركة ، وحياة اللَّه لذاته ليست بروح ، وحياتنا ليست لذاتنا بل بسبب روح. ودليل وجوب الحياة له تعالى أن تقول : اللَّه المتصف بالقدرة والإرادة والعلم ، وكل من كان كذلك تجب له الحياة ، فاللَّه تجب له الحياة .

[ ۱۸۸ ] قوله : ( كذا الكلام ) « كذا » خبر مقدم و« الكلام » مبتدأ مؤخر والمعنى : الكلام مثل ذا أي ما تقدم من الصفات ، والتشبيه ليس من كل وجه بل في مطلق الوجوب للَّه تعالى وإن خالفها في الدليل ؛ لأن دليلها عقلي إما وحده وإما مع النقلي على وجه التأكيد ، ودليله نقلي إما وحده أو مع العقلي على وجه التأكيد ، فالمعول عليه فيه الدليل السمعي كما سيذكره بقوله: « بذي أتانا السمع » .

وقد اختلف أهل الملل و المذاهب في معنى كلامه تعالى (١) ، فقال أهل السنة : صفة أزلية قائمة بذاته تعالى ليست بحرف ولا صوت منزهة عن التقدم والتأخر والإعراب والبناء ، ومنزهة عن السكوت النفسي بأن لا يدبر في نفسه الكلام مع القدرة عليه ، ومنزهة عن الآفة الباطنية بأن لا

[ 1 1 4 ] كلام الله تعالى: معناه

<sup>(</sup>١) كلام اللَّه يطلق على الكلام النفسي حقيقة وعلى اللفظي مجازًا ، و القرآن يطلق على الكلام النفسي مجازًا وعلى اللفظى حقيقة .

يقدر على ذلك كما في حال الخرس و الطفولية . وقالت الحشوية وطائفة سموا أنفسهم بالحنابلة : كلامه تعالى هو الحروف والأصوات المتوالية المترتبة ويزعمون أنها قديمة ، وتعالى بعضهم حتى زعم قدم هذه الحروف التي نقرؤها والرسوم ، بل تجاوز جهل بعضهم لغلاف المصحف . وقالت المعتزلة : كلامه هو الحروف والأصوات الحادثة وهي غير قائمة بذاته ، فمعنى كونه متكلمًا عندهم : أنه خالق للكلام في بعض الأجسام لزعمهم أن الكلام لا يكون إلا بحروف وأصوات ، وهو مردود بأن الكلام النفسي ثابت لغة ، كما في قول الأخطل (١) :

[ ١٩١] واعلم أن كلام الله يطلق على الكلام النفسي القديم بمعنى أنه صفة قائمة بذاته تعالى ، وعلى الكلام اللفظي بمعنى أنه خلقه ، وليس لأحد في أصل تركيبه كسب ، وعلى هذا المعنى يحمل قول السيدة عائشة : ما بين دفتي المصحف كلام الله تعالى . وإطلاقه عليهما : قيل بالاشتراك ، وقيل حقيقي في النفسي مجاز في اللفظي ، وعلى كلّ من أنكر أن ما بين دفتي المصحف كلام الله فقد كفر إلا أن يريد أنه ليس هو الصفة القائمة بذاته تعالى ، ومع كون اللفظ الذي نقرؤه حادثًا لا يجوز أن يقال : القرآن حادث إلا في مقام التعليم ؛ لأنه يطلق على الصفة القائمة بذاته أيضًا لكن مجازًا على الأرجح ، فربما يتوهم من إطلاق أن القرآن حادث أن الصفة القائمة بذاته تعالى حادثة ، ولذلك فربما يتوهم من إطلاق أن القرآن حادث أن يقول بخلق القرآن فلم يرض .

<sup>(</sup>١) الأخطل هو : غياث بن غوث بن الصلت أبو مالك شاعر مصقول الألفاظ وكان في عهد بني أمية توفي سنة ٩٠ هـ . من مصنفاته ديوان شعر . ( انظر : الأعلام ١٢٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : أحمد بن محمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني الإمام المشهور ، أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة ، ولد سنة ١٦٤هـ ، توفي سنة ٢٤١هـ ، من كتبه : المسند ، والناسخ والمنسوخ ، والزهد. ( انظر : تاريخ بغداد ٤١٢/٤ ، وحلية الأولياء ١٦١/٩ ، والأعلام ٢٠٣/١ ) .

[ ١٩٢] وقال السنوسي وغيره من المتقدمين : إن الألفاظ التي نقرؤها تدل على الكلام القديم ، وهذا خلاف التحقيق ، لأن بعض مدلوله قديم كما في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ لَا ٓ إِلَّا هُو ۗ الْحَيُّ الْقَيُومُ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥] ، وبعض مدلوله حادث كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ ﴾ [ القصص : ٢٦] .

[ ١٩٣] والتحقيق أن هذه الألفاظ تدل على بعض مدلول الكلام القديم ، لأنه يدل على جميع الواجبات و الجائزات والمستحيلات ، فالألفاظ التي نقرؤها تدل على بعض هذا المدلول ، فلو كشف عنا الحجاب وفهمنا من الكلام القديم طلب إقامة الصلاة مثلًا نفهم ذلك من قوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ ﴾ [ البقرة : ٤٣ ] ويصح أن يكون المراد أن الكلام اللفظي يدل على الكلام النفسي دلالة عقلية التزامية بحسب العرف ، فإن من أضيف له كلام لفظي دل عرفًا أن له كلامًا نفسيًّا، وقد أضيف له تعالى كلام لفظي كالقرآن ، فإنه كلام اللَّه قطعًا بمعنى أنه حلقه في اللوح المحفوظ ، فدل التزامًا على أن له تعالى كلامًا نفسيًّا ، وهذا هو المراد بقولهم : القرآن حادث ، ومدلوله قديم فأرادوا بمدلوله الكلام النفسي ، وتكفى الإضافة الإجمالية وإن لم يكن اللفظي قائمًا بالذات. وفهم القرافي (١) أن المراد المدلول الوضعي فقال : منه قديم وهو ذات اللَّه وصفاته ، وحادث كخلق السماوات ، ومستحيل كـ ﴿ أَتَّخَذَ ٱلرَّمْنَنُ وَلَدًا ﴾ [ مريم : ٨٨ ] كما بسطه العلامة الملوي ، والحاصل أن للألفاظ التي نقرؤها دلالتين : أولاهما : التزامية عقلية عرفًا كدلالة اللفظ على حياة اللافظ ، والمدلول بهذه الدلالة هو الكلام القديم ، وهذا محمل كلام السنوسي ومن تبعه ، وثانيتهما وضعية لفظية . والمدلول بهذه الدلالة بعضه قديم وبعضه حادث ، وهذا محمل كلام القرافي وغيره فلا تنافى بين القولين كما يصرح به بعض حواشي الكبرى ، واللَّه أعلم .

قوله: (السمع) معطوف على الكلام بحذف حرف العطف: أى وكذا السمع، فهو مثل ما ذكر في وجوب اتصافه تعالى به، وهو صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تتعلق بالموجودات: الأصوات، وغيرها كالذوات كما سيأتي في قوله: (وكل موجود أنط للسمع به) وهذه طريقة السنوسي

ومن تبعه .

تعريفها

111921

صفة

السمع:

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن أبو العباس شهاب الدين الصنهاجي ، أحد العلماء البارزين في الفقه المالكي ، وله مؤلفات جليلة في الفقه والأصول ، توفي سنة ٦٨٤ هـ بمصر ، من مصنفاته : أنوار البروق في أنواء الفروق ، والذخيرة في الفقه المالكي ، والإحكام في تمييز الفتاوى والأحكام . ( انظر : الأعلام ٩٤/١ ) .

[ ١٩٥] وقال السعد: تتعلق بالمسموعات ، فيحتمل أن مراده بالمسموعات في حقنا وهي الأصوات ، فيكون مخالفًا لطريقة السنوسي ومن تبعه ، ويحتمل أن مراده المسموعات في حقه تعالى وهي الموجودات الأصوات وغيرها ، فيكون موافقًا لطريقة السنوسي ، فيسمع سبحانه وتعالى كلًا من الأصوات والذوات ، بمعنى أن كلا منهما منكشف لله بسمعه ، ويجب اعتقاد أن الانكشاف بالسمع غير الانكشاف بالبصر وأن كلا منهما كلًا منهما غير الانكشاف بالعلم ، ولكل حقيقة يفوض علمها لله تعالى ، وليس الأمر على ما نعهده من أن البصر يفيد بالمشاهدة وضوحًا فوق العلم ، بل جميع صفاته تامة كاملة ، يستحيل عليه الخفاء والزيادة والنقص إلى غير ذلك ، و ما ذكر من التعريف للسمع القديم ، وأما السمع الحادث فهو : قوة مودعة في العصب المفروش في مقعر الصماخ تدرك بها الأصوات على وجه العادة » وقد يدرك بها غير الأصوات ، فقد سمع سيدنا موسى كلام الله القديم وهو ليس بحرف ولا بصوت .

[ ۱۹۲] قوله: (ثم البصر) معطوف على الكلام، و «ثم » بمعنى الواو، لأن صفحة صفاته تعالى لا ترتيب فيها، فالمعنى: وكذا البصر فهو مثل ما ذكر في البصر: وجوب اتصافه تعالى به، وهو صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تتعلق تعريفها بالموجودات الذوات وغيرها، كما يعلم من قوله فيما يأتي «كذا البصر»

كما هو طريقة السنوسي ومن تبعه .

[ ۱۹۷] وقال السعد: تتعلق بالمبصرات ، فيحتمل أن مراده المبصرات في حقنا وهي الذوات والألوان . فيكون مخالفًا لطريقة السنوسي ومن تبعه ، ويحتمل أن مراده المبصرات في حقه تعالى وهي الموجودات الذوات وغيرها ، فيكون موافقًا لطريقة السنوسي فيه ، فيبصر سبحانه وتعالى جميع الموجودات حتى الأصوات ولو خفية جدًّا كدبيب النملة السوداء في الليل المظلم ، بمعنى أن ذلك منكشف للَّه ببصره ، وما ذكره من التعريف للبصر القديم .

[ ١٩٨ ] وأما البصر الحادث فهو : قوّة مخلوقة في العصبتين المجوّفتين المتلاقيتين للتلاقيتين للتلاقيتين تلاقيًا صليبيًّا هكذا [+] أو المتلاقيتين تلاقي دالين ظَهْر أحدهما في ظهر الأخرى هكذا [X] تدرك بها الأضواء والألوان والأشكال وغير ذلك مما يخلق الله إدراكه في النفس . [X] توله : ( بذي أتانا السمع ) أي بهذه الصفات الثلاثة التي هي : الكلام والسمع والبصر أتانا المسموع : أي الدليل السمعي ، فالسمع بمعنى المسموع وهو الدليل

السمعي وليس المراد أن السمع ورد بنفس الصفات ، لأنه خلاف الواقع ، بل المراد أنه ورد بمشتقاتها . قال الله تعالى : ﴿ وَكُلَّمَ اَللَهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [ النساء : ١٦٤ ] أي أزال عنه الحجاب وأسمعه الكلام القديم ثم أعاد الحجاب ، وليس المراد أنه تعالى يبتدئ كلامًا ثم يسكت ، لأنه لم يزل متكلمًا أزلًا وأبدًا ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بأن المعنى أنه تعالى خلق الكلام في شجرة وأسمعه موسى ، ويرد كلامهم بأن الأصل في الإطلاق الحقيقة (١) .

من أن اللَّه ناجى موسى بمائة ألف وأربعين  $^{(7)}$   $_{8}$  من أن اللَّه ناجى موسى بمائة ألف وأربعين كلمة  $_{8}$   $^{(7)}$  معناه أنه فهم معاني يعبر عنها بهذه العدة لا لتبعيض في نفس الكلام .

[ ٢٠١ ] روي أن موسى عليه الصلاة والسلام كان يسد أذنيه عند قدومه من المناجاة لئلا يسمع كلام الحلق ، لكونه لا يستطيع سماعه لأنه صار عنده كأشد ما يكون من أصوات البهائم المنكرة بسبب ما ذاق من اللذة التي لا يحاط بها عند سماع كلام من ليس كمثله شيء ، وقد أشرق وجهه من النور ، فما رآه أحد إلا عمي فتبرقع وبقي البرقع على وجهه إلى أن مات (٤) ، وأكثر ما اشتهر في المناجاة كذب لا يليق

أي استعمل المفعول المطلق لصرف احتمال العبارة ﴿ وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ الحقيقة والمجاز إلى
 الحقيقة دون المجاز .

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن سلامة بن جعفر بن علي بن محمد بن مسلم القضاعي ، الشافعي (أبو عبد الله) فقير محدث ، مؤرخ ، واعظ مشارك في علوم أخرى ، تولى القضاء بمصر نيابة ، وتوفي بها في ذي الحجة سنه ٤٥٤ هـ ، من تصانيفه : المختار في ذكر الخطط والآثار ، وعيون المعارف وفنون أخبار الحلائق ، ومسند الشهاب . ( انظر : طبقات الشافعية ٣٢٢٣ ، واللباب لابن الأثير ٢٦٩/٣ ، ومعجم المؤلفين ٣٢٧٣ ) . (٣) أخرجه القضاعي في مسند الشهاب ١٤٥٨ ، وإسناده ضعيف جدًّا . انظر : فتح الوهاب بتخريج أحاديث الشهاب ( ٨٧٤ ) .

<sup>(</sup>٤) جاء في شرح الصاوي على جوهرة التوحيد :

أخرجه القضاعي  $_{1}$  إن الله ناجى موسى بمائة ألف ، وأربعين ألف كلمة ، فأشرق وجهه بالنور لما جاء من عند ربه ، ليعرف الناس صدق ما ادعاه فما رآه أحد إلا عمي ، فكان يمسح الرائي إليه أي وجهه بثوب مما عليه ، فيرد الله عليه بصره ، فتبرقع ، لئلًا تذهب أبصار الناس عند رؤيته ، وبقي رجوعه من المناجأة مدة ، لئلًا يسمع كلام الناس فيموت من وحشة قبحه ، وصار يسمع دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء من مسيرة عشرة فراسخ . انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ١٨١) .

وقال محققه د . عبد الفتاح البزم : الذي أخرجه القضاعي في مسند الشهاب هو الشطر الأول فقط . وأخرجه الطبراني في الكبير ، وليس في كلام الروايتين ما سرده الصاوى سوى اللفظ الأول ، وإسناده تالف ساقط . وقوله : « صار يسمع دبيب النملة السوداء . . » أخرجه الطبراني في المعجم الصغير ، وبقية الكلام ليس من كلام النبي وابن المنتور كما في اللر المنثور ٣٧/٣٥ .

بسيدنا موسى ، وقال تعالى : ﴿ وَهُو اَلسَّمِيعُ اَلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى : ١١] وقد ورد في الحديث «أربعوا على أنفسكم في الدعاء فإنكم لا تدعون أصم » (١) وفي رواية » ولا غائبًا وإنما تدعون سميعًا بصيرًا » ومعنى قوله : » أربعوا على أنفسكم » أشفقوا على أنفسكم ، فهو من معنى قوله تعالى : ﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [الأعراف: ٥٠].

[ ٢٠٢] وقد أجمع أهل الملل والأديان على أنه تعالى متكلم وسميع وبصير ، فإن قيل : المدعى أن له تعالى صفتين من صفات المعاني وهما السمع والبصر ، وما في الآية والحديث وانعقد عليه الإجماع أنه تعالى سميع بصير وهو غير المدعى : أجيب بأن أهل اللغة لا يفهمون من سميع وبصير إلا ذاتًا ثبت لها السمع والبصر ، لأن إطلاق المشتق وصفًا لشيء يقتضي ثبوت مأخذ الاشتقاق له ، فثبت له المدعى بالآية والحديث والإجماع مع اعتبار ما يفهمه أهل اللغة ، ولا يخفى أنه لا إيطاء في كلام الناظم ، بل فيه الجناس التام ، لأن السمع الأول بمعنى الصفة القديمة ، والسمع الثاني بمعنى الدليل السمعي ، على أنه تقدم أنها ليست من مشطور الرجز بل من كامله ، وحينئذ فلا إيطاء أصلاً .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٦٣٨٤ ، ومسلم ٢٧٠٤ ، من حديث أبي موسى الأشعري .

٣٠ - فَهَلْ لَهُ إِدْرَاكٌ أَوْ لاَ خُلْفُ وَعِنْدَ قَوْمٍ صَحَّ فِيهِ الْوَقْفُ [٢٠٨ - ٢٠٨]

[ ٢٠٣] قوله: (فهل له ..) الخ التعبير بواو الاستئناف أوضح من التعبير بالفاء ، لأن هذا لا يتفرع على ما قبله ، ويمكن جعل الفاء للاستئناف ، ويصح أن تجعل فاء الفصيحة فتكون في جواب شرط مقدر ، والتقدير : إذا أردت تحقيق مسألة الإدراك فأقول لك : هل له ... إلخ . و حاصل ما ذكره الناظم أنه قيل بثبوتها ، وقيل بانتفائها ، وقيل بالوقف ، فهي أقوال ثلاثة .

[ ٢٠٤] وقد اختلف أيضًا في صفة التكوين فأثبتها الماتريدية ، وعليه فهي صفة صفضة قديمة قائمة بذاته تعالى يوجد بها ويعدم بها ، لكن إن تعلقت بالوجود التكوين : تسمى إيجادًا وإن تعلقت بالعدم تسمى إعدامًا ، وإن تعلقت بالحياة تسمى تعريفها إحياء وهكذا ، فصفات الأفعال عندهم قديمة لأنها هي صفة التكوين

وهي قديمة ، وذهب بعضهم إلى أن هذه كلها صفات متعددة ، وفيه تكثير للقدماء جدًّا ، ونفاها الأشاعرة وجعلوا صفات الأفعال هي تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، فإن قيل على طريقة الماتريدية : ما وظيفة القدرة عندهم ، أجيب بأن وظيفتها تهيئة الممكن بحيث تجعله قابلا للوجود والعدم (١) ورُدّ بأن قبوله لذلك ذاتي له ، وأجيب بأن الذاتى إنما هو القبول الإمكاني (٢) ، بخلاف القبول الاستعدادي القريب من الفعل .

[ ٥٠٠ ] قوله: (إدراك) هو في حق الحادث تصور حقيقة الشيء المدرك: أي تصور حقيقة الشيء المدرك بفتح الراء على صيغة اسم المفعول عند المدرك بكسرها على صيغة اسم الفاعل، وأما في حقه تعالى على القول به فهو صفة قديمة قائمة بذاته تعالى تسمى الإدراك، يدرك بها الملموسات كالنعومة والخشونة، والمشمومات كالرائحة الطيبة، و المذوقات كالحلاوة من غير اتصال بمحالها التي هي الأجسام، ولا تكيف بكيفيتها لأن ذلك إنما هو عادي وقد ينفك وقيل: يدرك بها كل موجود، والذي صرح به بعض المتأخرين أنها صفة واحدة، لكن الواقع في كتب الكلام أنها ثلاث صفات: إدراك الملموسات، وإدراك المشمومات، وإدراك المشمومات، وإدراك المنافقة واحدة، لكن وافقهما بأنها كمال، وكل كمال واجب لله، لأنه القاضي الباقلاني وإمام الحرمين ومن وافقهما بأنها كمال، وكل كمال واجب لله، لأنه

<sup>(</sup>١) أي تجعله قابلًا للوجود في صورة إيجاده بصفة التكوين ، وتجعله قابلًا للعدم في صورة إعدامه ، وليس المراد أنها تجعله قابلًا للوجود والعدم معًا .

 <sup>(</sup>٢) القبول الاستعدادي: هو قبول الشيء لأن يصير شيئًا آخر قبولًا قريبًا كشأن التراب يصير بعد خلط الماء طيئًا.
 القبول الإمكاني هو القبول البعيد كقابلية التراب لأن يصير فخارًا وذلك بعد خلط الماء به ثم عرضه على النار.

لو لم يتصف بها لاتصف بضدها وهو نقص والنقص عليه تعالى محال ، فوجب أن يتصف بها على ما يليق به من غير اتصال بالأجسام ومن غير وصول اللذات والآلام له تعالى .

[ ٢٠٦] وقوله (أولا) أي: أو ليس له إدراك: أي صفة تسمى الإدراك كما ذهب إليه جمع ، واستدلوا على ذلك بأنه لو اتصف تعالى بها لزم الاتصال بمحالها تلازمًا عقليًّا فلا يتصور انفكاكه ، واللازم مستحيل في حقه تعالى ، واستحالة اللازم وهو الاتصال توجب استحالة الملزوم وهو اتصافه تعالى بها ، لكن الأولون لا يُسلِّمون أن بين الاتصاف بها والاتصال بمحالها تلازمًا عقليًّا ، لما تقدم من أنه يجعله عاديًّا ويقبل الانفكاك. ودعوى أنه تعالى لو لم يتصف بها لاتصف بضدها فاسدة لمنافاة العلم الواجب له تعالى لذلك الضد ، لأن علمه تعالى محيط بمتعلقاتها ، فهو كافي عنها حيث لم يرد سمع ولا دل عليها فعله تعالى كخلق العالم ، لأنه لا يتوقف عليها .

[ ٢٠٧ ] وقوله: (خلف) أي: في جواب ذلك اختلاف، فهو مبتدأ خبره محذوف (١)، وهذا الاختلاف مبني على الاختلاف في دليل الصفات الثلاثة السابقة التي هي: الكلام، والسمع، والبصر، فمن أثبتها بالدليل العقلي – وهو أنها صفات كمال فلو لم يتصف بها لاتصف بأضدادها وهي نقائص والنقص عليه تعالى محال أثبت هذه الصفة التي هي صفة الإدراك. ومن أثبتها بالدليل السمعي المتقدم: نفى الصفة المذكورة لأنه لم يرد بها سمع.

[ ٢٠٨] قوله: (وعند قوم صح فيه الوقف) أي: وصح التوقف عن القول بإثبات الإدراك ونفيه عند قوم من المتكلمين كالمقترح (٢) وابن التلمساني (٣) وبعض المتأخرين لتعارض الأدلة ، فهؤلاء القوم لا يجزمون بثبوت الإدراك كأهل القول الأولى ، ولا يجزمون بنفيه كأهل القول الثاني ، وهذا القول أسلم و أصح من القولين الأولين ، وكما اختلف في الإدراك اختلف في الكون مدركا والأصح الوقف عن ذلك .

<sup>(</sup>۱) هذا هو صحيح ، وقد قال الصاوي : خلف خبر لمبتدأ مجذوف وهذه كبوة جواد من الصاوي كلله . (۲) هو : مظفر بن عبد الله بن علي تقي الدين المصري إمام في الفقه والخلاف وأصول الدين ، من كتبه : شرح الإرشاد في الأصول ، توفي سنة ۲۰۲ه . ( انظر : طبقات الشافعية ٥/٥٦ ، والأعلام ٢٥٦/٧ ) . (٣) هو : عبد الله بن محمد بن علي الفهري المصري الشافعي ، شرف الدين أبو محمد ، المعروف بابن التلمساني له تصانيف منها : شرح المعالم في أصول الدين ، والمغني وهو شرح التبيه في الفقه ، ولد سنة ٥٦٧ التلمساني له تصانيف منها : الأعلام ٤/١٥ ، معجم المؤلفين ١٣٣٣ ) .

٣١ - خيّ علِيم قَادِرٌ مُريدُ سَمِعْ بَصِيرٌ مَا يَشَا يُرِيدُ [٢٠٩ - ٢١٦]

[ ٢٠٩] قوله: (حي) لا يصح أن يكون معطوفًا على الوجود بحذف حرف العطف لأنه ينحل المعنى: وواجب له حي، وهذا فاسد لأن الله تعالى هو الحي فتعين أن يكون خبرًا لمبتدأ محذوف مقرون بالفاء، والتقدير: وحيث وجبت له الحياة فهو حي، والذي ذكره المصنف في شرحه أنه أراد مجرد بيان الأسماء المأخوذة مما سبق لبيان وجوب قيام الصفة بالموصوف ردًا على بعض فرق الضلال حيث قالوا بعدم قيام بعضها بالموصوف كالكلام والإرادة، ولم يرد بيان الصفات المعنوية، ولذا لم يقل: كونه حيًّا، لأن عدّ الصفات المعنوية إنما يتمشى على قول مثبت الأحوال جمع حال وهي صفة لا موجودة ولا معدومة، بل واسطة بين الموجود والمعدوم، وعليه جرى السنوسي في الصغرى حيث قال: وكونه قادرًا .. إلخ.

[ . ٣٦ ] والمختار عند المحققين أنه لا حال وأن الحال محال ، فعلى القول بثبوت الأمور : وهي التي وجدت في العلم الخارج بحيث تُرى ، ومعدومات : وهي التي ليس لها ثبوت أصلًا ،

وأحوال: وهي التي لها ثبوت لكن لم تصل إلى درجة الموجود حتى ترى ولم تنحط إلى درجة المعدوم حتى ترى ولم تنحط إلى درجة المعدوم حتى تكون عدمًا محضًا ، وأمور اعتبارية : وهي قسمان : أمور اعتبارية انتزاعية كقيام زيد ، فهو أمر اعتباري انتزاعي لأنه انتزع من الهيئة الثابتة في الخارج ، وأمور اعتبارية اختراعية كبحر من زئبق ، فهو أمر اعتباري اختراعي ؛ لأنه اخترعه الشخص .

والقسم الأول لا يتوقف على اعتبار المعتبر و فرض الفارض ، والقسم الثاني يتوقف على ذلك ، وعلى القول بنفي الأحوال تكون الأمور ثلاثة : موجودات ، ومعدومات ، وأمور اعتبارية بقسميها ، وهذه الطريقة هي الراجحة . ومعنى إنكار المعنوية إنكار زيادتها على المعاني بحيث تكون واسطة بين الموجود والمعدوم ، لا إنكار كونه قادرًا مثلًا من أصله ، لأنه مجمع عليه فليس فيه خلاف ، إنما الخلاف في زيادته على المعاني ، فالحاصل أنهم اتفقوا على الكون قادرًا مثلًا ، لكن على القول بثبوت الأحوال تكون واسطة بين الموجود والمعدوم لازمة للقدرة ، وعلى القول بنفي الأحوال تكون عبارة عن قيام القدرة بالذات فيكون أمرًا اعتباريًّا ، وهذا كله عند أهل السنة . و أما عند المعتزلة فهي كناية عن القادرية : أي كونه قادر بذاته ، وكذا يقال في الباقي ، فهم وإن أنكروا المعاني لم ينكروا القادرية والعالمية وغيرهما ، فيقولون قادر بذاته ، وعالم بذاته ، إلى غير ذلك ، ولذلك

يقولون: من أنكر المعاني لا يكفر إلا إذا أثبت ضدها ، و من أنكر المعنوية بمعنى القادرية ونحوها كفر ، لأنه يلزم من إنكار القادرية إثبات الضد ، وأما إنكار المعنوية بمعنى الأحوال فهو الحق ، وحيث علمت أن المصنف صرح بأنه أراد مجرد بيان الأسماء ولم يرد بيان الصفات المعنوية ، علمت أن حمله على بيان المعنوية ليس على ما ينبغي وإن ذكره الشيخ عبد السلام وغيره خصوصًا وقد عبر بالحي ... إلخ ، ولم يعبر بكونه حيًّا ... إلخ ، وقد قالوا : صاحب البيت أدرى بالذي فيه ، وحقيقة الحي الذي له الحياة الحقيقية هو الذي تكون حياته لذاته ، وليس ذلك لأحد من الخلق ، فليست حياتهم لذاتهم .

[ ٢١١ ] قوله: (عليم) أي: وحيث وجب له العلم فهو عليم، فهو خبر لمبتدأ محذوف مقرون بالفاء كما تقدم. وعليم بمعنى عالم و هو الذي علمه شامل لكل ما من شأنه أن يعلم، فصيغة المبالغة باعتبار الكثرة في المتعلق، وإن كانت صفة العلم واحدة لا تكثر فيها.

[ ۲۱۲] وقوله: (قادر) أي: وحيث وجبت له القدرة فهو قادر، فهو خبر لمبتدأ محذوف مقرون بالفاء كما مرّ، و القادر: هو الذي إن شاء فعل وإن شاء ترك فهو متمكن من الفعل والترك، فيصدر عنه كل من الفعل و الترك بحسب مصالح الحلق المترتبة على ذلك.

[ ٢١٣ ] وقوله : ( مريد ) أي : وحيث وجبت له الإرادة فهو مريد : وهو الذي تتوجه إرادته إلى المعدوم فتخصصه بالوجود بدلًا عن العدم مثلًا .

[ ٢١٤ ] وقوله: (سمع) بحذف الياء مع سكون العين للضرورة (١) أي: وحيث وجب له السمع فهو سميع.

وقوله (بصير) أي: وحيث وجب له البصر فهو بصير، والسميع: هو الذي يسمع كل موجود، والبصير: هو الذي يبصر الأشياء فيحيط بالمسموعات والمبصرات، من غير أن يشغله شأن على شأن.

[ ٢١٥ ] قوله : ( ما يشا يريد ) بقصر « يشا » للوزن : أي الذي يشاؤه يريده ، وأشار المصنف بذلك إلى اختيار مذهب الجمهور من اتحاد المشيئة والإرادة ، خلافًا

<sup>(</sup>١) ويمكن أن يقال إن الحمل في القضية نوعان : الأول حمل مواطأة وهو مالا يحتاج إلى تأويل كقولنا : الشافعي عالم ، وحمل اشتقاق وهو ما احتاج إلي تأويل كقولنا الشافعي علم أي : ذي علم ، وهو هنا من النوع الثاني أي هو ذو سمع سبحانه وتعالى .

للكرامية حيث زعموا أن المشيئة صفة واحدة أزلية تتناول ما يشاؤه الله بها ، والإرادة حادثة متعددة بتعدد المرادات كما قاله في شرحه الصغير ، ومراداته تعالى: هي شئونه في خلقه .

[ ٢١٦] وحكي أن ابن الشجري (١) كان يكرر في درسه قوله تعالى ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [ الرحمن: ٢٩]. فسأله سائل وقال له: ما شأن ربك الآن ، فأطرق رأسه وقام متحيرًا ، فنام فرأى النبي عَلِيلِ فسأله عن ذلك ، فقال له ، السائل لك الخضر (٢) ، فإذا أتاك في غد وسألك فقل له: شئون يبديها ولا يبتديها ، يرفع أقواما و يخفض آخرين . فلما أصبح أتاه وسأله فأجابه بما ذكر ، فقال له: صل على من علمك ، ومشى مسرعًا . ومعنى : شئون يبديها ولا يبتديها : أحوال يظهرها للناس ولا يبتديها علما ، لأنه تعالى يعلم الأشياء أزلًا ، خلافًا لمن قال : الأمر أنف ، أى : يستأنف الله الأشياء علمًا ، وقد انقرض هؤلاء الجماعة من قبل الإمام الشافعي (٢) ، وهم قوم كفار لأنهم أنكروا القدر .

<sup>(</sup>١) هو : هبة اللَّه بن علي بن محمد الحسني ، أبو السعادات نقيب الطالبين بالكرخ توفي سنة ٥٤٢ . من مؤلفاته : الأمالي ، الحماسة . ( انظر : وفيات الأعيان ١٨٣/٢ ، الأعلام ٧٤/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) مسألة حياة الخضر وهو بفتح الخاء وكسر الضاد على الأشهر ألف فيها الحافظ ابن حجر كتابه ( القول النضر في حياة الخضر ) ، والصوفية وبعض المحدثين يقولون بحياته ، وكثير من العلماء خاصة المتقدمين قائلون بوفاته ، والمسألة دائرة على الجواز العقلي ولا يوجد في الشريعة نص يخالفها ولا حديث صحيح يؤيد حياة الخضر ، والأمر هين حيث إن تلك المسألة ليست من مسائل العقيدة .

 <sup>(</sup>٣) هو: محمد بن إدريس بن العباس الهاشمي القرشي أبو عبد الله ، الإمام ناصر السنة وأحد الأئمة الأربعة ،
 ولد في غرة سنة ١٥٠ هـ ، وتوفي بمصر سنة ٢٠٤هـ ، من مصنفاته : الأم ، وأحكام القرآن ، وأدب القاضي ،
 والرسالة . ( انظر : تذكرة الحفاظ ٣٢٩/١ ، وطبقات الشافعية ١٨٥/١ ، والأعلام ٢٦/٦ ) .

٣٢ - متكلَّم ثُمَّ صِفَاتُ الذَّاتِ لَيْسَتْ بِغَيْرِ أَوْ بِعَينِ الذَّاتِ [٢٢٧ - ٢٢٢]

[ ٢١٧ ] قوله : ( متكلم ) بسكون التاء للوزن : أي حيث وجب له الكلام فهو متكلم ، ولا خلاف لأرباب المذاهب والملل في أنه تعالى متكلم ، وإنما الخلاف في معنى كلامه ، وقد تقدم معناه ، وقد اختلفوا في قدمه ، وقد تقدم بيانه أيضًا ، وسيأتي بيانه في قوله :

ونزه القرآن أي كلامه عن الحدوث واحذر انتقامه [ ٢١٨ ] قوله: (ثم صفات الذات ...) إلخ ثم للاستئناف ، ويحتمل أن تكون للترتيب في الذكر و الإخبار ، والمعنى : بعد أن أخبرتك بما تقدم أخبرك بأن صفات الذات ... الخ ، والغرض الأصلي من ذلك بيان حكم صفات الذات وهو أنها ليست بعين الذات ولا بغير الذات فإن قيل : الشيء إما أن يكون غيرًا ، وإما أن يكون عينًا ، فلا يعقل قولهم : « ليست بغير الذات ولا بعين الذات » أجيب بأن نفي العينية ظاهر ، إذ من المعلوم أن حقيقة الذات غير حقيقة الصفات ، وإلا لزم اتحاد الصفات والموصوف وهو لا يعقل .

[ ٢١٩] وأما نفي الغيرية فالمراد به: نفي الغير المصطلح عليه وهو الغير المنفك ، لا مطلق الغير ، فالمعنى أنها ليست بعين الذات ولا بغير الذات غيرًا منفكًا فلا ينافي أن حقيقتها غير حقيقة الذات لكنها ليست منفكة عن الذات . وقال بعضهم: إنها غير نظرًا لذلك وإن لم تنفك . قال الشمس السمرقندي (١) : وهو خلاف لفظي ، لأن القول بأنها ليست بغير محمول على نفي الغير المنفك وإن كانت غيرًا في المفهوم والقول بأنها غير محمول على الغير في المفهوم وإن لم تنفك ، ولكون الصفات ليست غيرًا بالمعنى المتقدم وقع التسامح بإضافة ما للذات إليها ، نحو «تواضع كل شيء لقدرته» والمراد تواضع كل شيء لذاته لأجل قدرته ، وإلا فعبادة مجرد الصفات كفر ، وعبادة مجرد اللذات فسق ، فالمستقيم عبادة الذات المتصفة بالصفات ، وخرج بإضافة صفات الذات : الصفات السلبية فإنها غير بمعنى إنها ليست قائمة به ؛ لأنها أمور عدمية ، وصفات الأفعال كالإحياء والإماتة فإنها غير أيضًا ، بمعنى أنها منفكة لأنها هي تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، والصفة النفسية وهي الوجود فإنها عين الموجود على كلام المقدرة التنجيزية الحادثة ، والصفة النفسية وهي الوجود فإنها عين الموجود على كلام الأشعري ، وقد تقدم أن التحقيق تأويله على معنى أنه ليس زائدًا على الذات بحيث

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عبد الحميد بن الحسن علاء الدين أبو الفتح السمرقندي الحنفي ، الفقيه الأصولي المتكلم المناظر . له مصنفات ، منها : « شرح عيون المسائل لأبي الليث » وسماه حصر المسائل وقصر الدلائل ، الهداية في الكلام ، توفي سنة ٥٥٢ هـ . ( انظر : شذرات الذهب ٢١٠/٣ ، والفوائد البهية صد ١٧٦ ، ومعجم المؤلفين ١٢٠/٠ ) .

يرى، فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، وغير الموجود على كلام غير الأشعري .

[ ٢٢٠ ] قوله : ( ليست بغير ) بلا تنوين لفظ « غير » له ، لإضافته تقديرًا إلى مثل ما أضيف إليه « عين » ، والتقدير : ليست بغير الذات ، وقد عرفت أن المراد ليست بغير منفك ، فلا ينافي أنها غير ملازم ، وأشار المصنف بذلك إلى الجواب عن الشبهة التي أوردها المعتزلة النافون لصفات المعاني ، وتقريرها أن تقول : الصفات الوجودية إما أن تكون حادثة فيلزم قيام الحوادث بذاته تعالى ، وإما أن تكون قديمة فيلزم تعدد القدماء وهو كفر بإجماع المسلمين ، و قد كفرت النصارى بزيادة قديمين على الذات العلية ، فكفروا بإثبات آلهة ثلاثة ، كما قال تعالى : ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَىٰتَةُ ﴾ [ المائدة : ٧٣ ] . وإذا كفرت النصارى بإثبات آلهة ثلاثة ، فكيف بالأكثر وهو ثمانية قدماء الذات والصفات السبع أو التسع بزيادة التكوين أو عشر بزيادة الإدراك ، ! فيلزم على إثبات ذلك الكفر من باب أولى ، وهذا توسيع في الدائرة لأن أهل السنة معترفون بقدم الصفات . وحاصل الجواب كما أشار إليه العلامة السعد : أن المحظور المبطل للتوحيد إنما هو تعدد القدماء المتغايرة المنفكة بحيث تكون ذوات مستقلة ، وليست الصفات مغايرة للذات بهذا المعنى ، فلم يلزم التعدد المبطل للتوحيد حتى يلزم الكفر ، فنفي الغيرية هو الذي أشير به للجواب عن الشبهة المذكورة ، ولا مدخل لنفي العينية في الجواب ، لكنه تكميل للفائدة ، على أن الغرض الأصلى - كما علمت -بيان حكم الصفات لبعض لظهور ذلك.

[ ۲۲۱ ] وقوله : ( أو بعين الذات ) أي : وليست الصفات عين الذات ، فأو بمعنى الواو ، لأن القاعدة أنها تكون بمعنى الواو بعد النفى .

[ ٢٢٢] واعلم أن وجوب صفات المعاني ذاتي لها مثل وجوب الذات ، كما هو الحق الذي عليه السنوسي ومن تبعه ، وليست ممكنة للإاتها واجبة لغيرها بسبب اقتضاء الذات لها كما قاله العضد ، وهذه نزغة من نزغات العضد (١) ، وسرت له هذه النزغة من كلام الفلاسفة ، فإنهم يقولون : إن العالم ممكن لذاته قديم لغيره بسبب كونه معلولا لعلة قديمة فهو قديم ، وهذا كلام باطل ، لعلة قديمة فهو قديم ، وهذا كلام باطل ، وكلام السعد في موضع يوافق كلام العضد ، وفي موضع آخر يوافق كلام السنوسي وهو الذي نلقى الله عليه .

<sup>(</sup>١) هو : عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار مشارك في العلوم وأحد أثمة العقول. توفي سنة ٧٥٦ هـ ، من تصانيفه : المواقف في علم الكلام ، وشرح مختار بن الحاجب . ( انظر : الأعلام ٢٩٥/٣ ) .

٣٣ - فَقُدْرَةٌ بَمُمْكِنِ تَعَلَّقَتْ بِلا تَناهي مَا بِهِ تَعَلَّقَتْ [ ٢٢٣ - ٢٢٨] ووله: (فقدرة ...) إلخ أي : إذا أردت معرفة تعلقات الصفات فأقول لك: قدرة ... الخ ، فالفاء فاء الفصيحة . ولما طوى ذيل مباحث الصفات شرع في نشر مالها من التعلقات ، والذي اعتمده المحققون أن التعلق للمعاني فقط . وقال بعض المتكلمين : للمعنوية ، ولم يقل أحد بأن التعلق للمعاني والمعنوية معًا ، وإلا لزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد في القدرة والكون قادرًا ، والإرادة والكون مريدًا ، ولزم تحصيل الحاصل في العلم وكونه عالمًا وهكذا الباقي وعرفوا التعلق بأنه طلب الصفة أمرًا زائدًا على الذات يصلح لها (١) .

[ ٢٢٤] واعلم أن صفات المعاني من حيث التعلق وعدمه ، ومن حيث عموم التعلق للواجبات والجائرات و المستحيلات وخصوصه بالمكنات أو بالموجودات أقسام أربعة : الأولى : ما يتعلق بالمكنات وهو القدرة والإرادة ، لكن تعلق الأولى تعلق إيجاد وإعدام ، وتعلق الثانية تعلق تخصيص .

والثاني : ما يتعلق بالواجبات والجائرات والمستحيلات وهو العلم والكلام ، لكن تعلق الأول تعلق انكشاف ، وتعلق الثاني تعلق دلالة .

والثالث : ما يتعلق بالموجودات وهو السمع والبصر والإدراك إن قيل به .

والرابع: ما لا يتعلق بشيء وهو الحياة ، وقد ذكرها المصنف على هذا الترتيب كما ستراه ، ومعرفة التعلقات غير واجبة على المكلف لأنها من غوامض علم الكلام كما نقله الشيخ البراوي (٢) عن سيدي محمد الصغير وذكره الشيخ الشنواني .

[ ٢٢٥ ] قوله : ( بممكن تعلقت ) الجار والمجرور متعلق بالفعل بعده ، وإنما قدمه عليه لإفادة الحصر ، فكأنه قال : لا تتعلق إلا بممكن : أي بكل ممكن ، فالمراد العموم

<sup>(</sup>١) قال الصاوي: اعلم أن الصفات الوجودية قسمان: متعلّق، وغير متعلق، وضابط الأول: ما يقتضي أمرًا زائدًا على القيام بمحلها: كالقدرة فإنها تقتضي مقدورًا يتأتى بها إيجاده وإعدامه. والإرادة فإنها تقتضي مراد يتخصص بها. والعلم فإنه يقتضي معلومًا ينكشف به والكلام لأنه يقتضي معنى يدل عليه، والسمع فإنه يقتضي مسموعًا يسمع به، والبصر فإنه يقتضي مبصرًا يبصر به. وضابط ما لا يتعلق: ما لا يقتضي أمرًا زائدًا على قيامها بمحلها وهو الحياة لا غير. والمتعلق إما متعلق بجميع أقسام الحكم العقلي، وهو العلم والكلام، أو بالحجودات فقط واجبة أو جائزة، وهو السمع البصر.

إنظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ١٩٤ – ١٩٥ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : عيسى بن أحمد بن عيسى الأزهري ، فاضل مصري من فقهاء الشافعية تعلم بالأزهر وتوفي سنة ١١٨٢ هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح جوهرة التوحيد ، التيسير لحل ألفاظ الجامع الصغير ( انظر : الأعلام ١٠/٥ ) .

لأن النكرة في سياق الإثبات قد تعم ، كما في قوله تعالى : ﴿ عَلِمَتْ نَفَسُّ مَّا أَحَضَرَتْ ﴾ [ التكوير : ١٤] أي كل نفس ، فالقدرة متعلقة بجميع الممكنات ، لأنه لو خرج ممكن عن تعلقها لزم منه العجز وهو محال عليه تعالى .

[ ٢٢٦] والمراد بالمكن: ما لا يجب وجوده ولا عدمه لذاته ، ولو وجب وجوده أو عدمه لغيره ، فالذي تعلق علمه تعالى بوجوده من المكنات ، فهو وإن كان ممكنًا في ذاته لكن وجب وجوده لغيره كإيمان من علم الله إيمانه ، والذي تعلق علمه تعالى بعدم وجوده ، فهو وإن كان ممكنًا في ذاته لكن وجب عدم وجوده لغيره كإيمان من علم الله عدم إيمانه كأبي جهل ، لكن تعلق القدرة بالذي تعلق علم الله بعدم وجوده تعلق صلوحي لا تنجيزى ، وإلا لانقلب العلم جهلًا وهو محال ، وبذلك يجمع بين القولين ، فالقول بأنه من متعلقات القدرة محمول على أنه من متعلقاتها باعتبار التعلق الصلوحي ، والقول بأنه ليس من متعلقاتها باعتبار التعلق من متعلقات القدرة محمول على أنه ليس من متعلقاتها باعتبار التعلق الشدرة :

الشدرة : التنجيزي ، وعلم من ذلك أن للقدرة تعلقين : تعلقًا صلوحيًّا قديًّا وهو أنسواعه صلاحيتها في الأزل للإيجاد والإعدام فيما لا يزال ، وتنجيزيًّا حادثًا : وهو الإيجاد والإعدام أما على سبيل التفصيل المنفصيل المناه المنعل ، وهذا على سبيل الإجمال ، وأما على سبيل التفصيل

[ ٢٢٧ ] وخرج بالمكن: الواجب والمستحيل ، فلا تتعلق القدرة بهما ؛ لأنها إن تعلقت بوجود الواجب لزم تحصيل الحاصل ، وإن تعلقت بعدمه لزم انقلاب حقيقة الواجب ، فإن حقيقته مالا يقبل العدم ، وإن تعلقت بالمستحيل فعلى العكس من ذلك .

فلها تعلقات سبعة ، وقد تقدم بيانها .

[ ۲۲۸ ] قوله: (بلا تناهي ما به تعلقت ) أي: الممكن الذي تعلقت به القدرة متلبس بعدم التناهي ، فمتعلقات القدرة لا تنتهي إلى حدّ ونهاية ، إذ منها نعيم الجنان وهو متجدد شيئًا فشيئًا وهكذا ، وأما ما وجد في الخارج من الممكن فهو متناه ، لأن كل ما حصره الوجود من الممكن فهو متناه لاستحالة حوادث لا نهاية لها ، ويدل على عدم تناهي متعلقات القدرة قوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٨٤ ] وقوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٤٨٢ ] الميتن . واعلم أنه لا إيطاء في البيت ، لأن الصحيح أنها من كامل الرجز ، على أنه يصح حمل الأول على التنجيزي ، والثاني على الصلوحي ، وأما كون الأول في حيز البقي فلا يلتفت إليه وإن ذكره المصنف في شرحه .

٣٤ - وَوَحْدَةً أَوْجِبْ لَهَا وَمِثْلُ ذِي إِرَادَة وَالْعِلْمُ لِكِنْ عَمَّ ذِي [٢٣١ - ٢٣٢]

[ ۲۲۹ ] وقوله: (ووحدة أوجب لها) أي: أوجب للقدرة وحدة ، بمعنى: اعتقد وجوبها لها ، فيجب أن تعتقد أن قدرة الله واحدة ، لأن تعددها لا يقتضيه معقول ولا منقول ، ولأنه لو كان له تعالى قدرتان لزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد ، فالقدرة واحدة والمقدور متعدّد كالحركة والسكون وغيرهما .

[ ۲۳۰ ] صفسة الإرداة : أقسسام تعلقاتها

(قوله: ومثل ذي إرادة) أي: ومثل القدرة إرادة ، فاسم الإشارة عائد للقدرة ، فالمعنى أن إرادة الله تعالى مثل قدرته في الأمور الثلاثة المتقدمة التي هي: تعلقها بكل ممكن ، وعدم تناهي متعلقاتها ، وإيجاب الوحدة لها بلا تفاوت بينهما ، فالمثلية إنما هي في هذه الثلاثة وإن اختلفت جهة التعلق فيهما ، فإن القدرة إنما تتعلق بالممكنات تعلق إيجاد وإعدام والإرادة

إنما تتعلق بها تعلق تخصيص ، فتخصص كل ممكن ببعض ما يجوز عليه من الممكنات المتقابلات كالوجود أو العدم وكونه بهذه الصفة أو بصفة أخرى ، وهكذا ، ويدل على عموم تعلق الإرادة : الأدلة العقلية ، كأن يقال : لو تعلقت بالبعض دون البعض للزم عليه الترجيح بلا مرجح واللازم باطل ، والأدلة السمعية كقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُۥ إِذَا آزَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَلَم كُن فَيكُونُ ﴾ [ يس : ٨٦] والمراد من ذلك والله أعلم : أنه متى تعلقت إرادته وقدرته بشيء برز حالًا ، فهو كناية عن سرعة وجود مراده تعالى وعدم تخلفه ، وليس المراد من ذلك ما هو ظاهره من أنه تعالى إذا أراد شيئًا ، يصدر منه أمر للكائنات بلفظ «كن» ، واعلم أن للإرادة تعلقين : تعلقًا صلوحيًا قديمًا وهو صلاحيتها في الأزل لتخصيص المكن بالوجود أو بالعدم وبالغنى أو بالفقر وهكذا ، وتعلقًا تنجيزيًّا قديمًا وهو تخصيص اللَّه بها أزلًا المكن ببعض ما يجوز عليه من المكنات السابقة ، وزاد بعضهم تعلقًا ثالثًا وهو : تعلقها بالمكن حين وجوده بالفعل فيكون تعلقًا تنجيزيًّا حادثًا . والحق أن هذا ليس بتعلق ، وإنما هو إظهار للتعلق كما تقدم .

[ ٢٣١ ] قوله: (والعلم) معطوف على قوله ( إرادة ) فهو مثل القدرة أيضًا في صفة العلم: الأمور الثلاثة السابقة: وهي تعلقه بالمكنات، وعدم تناهي متعلقاته، اقسسام وإيجاب الوحدة له بإجماع من يعتدّ بإجماعه، فإنه لم يذهب أحد إلى تعليقاته تعدد علمه تعالى بعدد المعلومات إلا أبو سهل الصعلوكي (١) فقال: بعلوم

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن سليمان بن محمد العجلي الحنفي ، الفقيه الشافعي والمفسر ، المتكلم والأديب الشاعر والكاتب حبر زمانه توفي سنة ٣٦٩ هـ . (انظر : طبقات الشافعية ١٦١/٢ ، والأعلام ١٤٩/٦ ) .

قديمة لانهاية لها ، ولا يرد عليه استحالة دخول مالا نهاية له في الوجود ، لأن الدليل إنما قام على هذه الاستحالة في الحادث دون القديم .

[ ٢٣٢] وقوله: (لكن عم ذي) أي: لكن عم العلم من حيث تعلقه هذه الممكنات التي أشعر بها عموم قوله ( بممكن ) لأن المراد به العموم كما سبق ، ودفع المصنف بهذا الاستدراك ما يوهمه تشبيه العلم بالقدرة من قصره على الممكنات كما في القدرة والإرادة ، وليس كذلك ، بل يتعلق أيضا بالواجبات والمستحيلات ، ولا إيطاء في كلامه لاختلاف مرجعي اسمي الإشارة ، على أنها ليست من مشطور الرجز بل من تامه كما تقدم غير مرة .

٣٥ – وَعَمَّ أَيْضًا وَاجِبًا وَالممتنعُ ومِثْلُ ذَا كَلاَمُهُ فَلنَتَّبعْ [ ٢٣٣ – ٢٣٥ ]

[ ٢٣٣ ] وقوله : ( وعم أيضًا واجبًا والممتنع ) أي : وشمل العلم من حيث تعلقه الواجب العقلي كذاته تعالى وصفاته والممتنع العقلي كشريكه تعالى واتخاذه ولدًا أو صاحبة ، بمعنى أنه يعلم استحالة ذلك ، ويعلم أنه لو وجد لترتب عليه من الفساد كذا وكذا ، وأيضا مصدر «آض» إذا رجع ، فمعناه رجوعًا إلى عموم العلم فهو كما عم المكنات عم الواجبات والممتنعات ، ويدل على عموم تعلقه قوله تعالى : ﴿ وَأَللَهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ النور : ٣٥ ] والمراد بالشيء : مطلق الأمر لا خصوص الموجود ، وإلا لم يطابق المدعى وقوله تعالى : ﴿ عَـٰكِلُمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَدَةً ﴾ [ الأنعام : ٧٣ ] أي : ما غاب عنا وما حضر لنا ، فالمراد الغيب والشهادة بالنسبة لنا. وليس للعلم إلا تعلق تنجيزي قديم فقط على التحقيق. واعلم أن تعلقات ترتبيب | القدرة والإرادة والعلم مرتبة عند أهل الحق باعتبار التعقل فقط في تعلقات التعلقات القديمة ، وفي الحقيقة أيضاً في الحادث منها مع القديم ، فبين المقمدرة تعلق القدرة الصلوحي القديم وتعلق الإرادة الصلوحي القديم والتنجيزي

القديم وتعلق العلم وهو تنجيزي قديم : ترتيب في التعقل ، فنتعقل أولًا تعلق العلم ، ثم تعلق الإرادة ، ثم تعلق القدرة ، فتعلق القدرة تابع لتعلق الإرادة ، وتعلق الإرادة تابع لتعلق العلم ، وليس بين هذه التعلقات ترتيب في الخارج لأنها قديمة ، والقديم لا ترتيب فيه خارجًا ، وإلا لزم أن المتأخر حادث. وبين تعلق القدرة التنجيزي الحادث وتعلق الإرادة التنجيزي القديم والصلوحي القديم وتعلق العلم وهو تنجيزي قديم كما مر : ترتيب في الخارج وفي التعقل ، لأن تعلق القدرة التنجيزي الحادث متأخر عن هذه التعلقات القديمة ضرورة تأخر الحادث عن القديم ، وأما تعلق القدرة التنجيزي الحادث وتعلق الإرادة التنجيزي الحادث على القول به ، فبينهما ترتيب في الخارج وفي التعقل فيكون تعلق القدرة التنجيزي الحادث متأخرًا عن تعلق الإرادة التنجيزي الحادث على القول به ، وقيل بينهما ترتيب في التعقل فقط ، لأنه لا يتأخر مراد الله عن إرادته اهـ. ملخصًا من حاشية العلامة الشنواني مع شرح الشيخ عبد السلام ، فادع لى ولهم بحسن الختام .

[ ٢٣٤ ] قوله : ( ومثل ذا كلامه ) أي : ومثل علمه تعالى كلامه ، فاسم الإشارة عائد على العلم ، و « مثل » خبر مقدم ، و « كلامه » مبتدأ مؤخر والتقدير وكلامه النفسي القديم القائم بذاته تعالى مثل العلم في الأحكام الثلاثة : وهي عموم تعلقه بالواجبات والجائزات والمستحيلات وعدم تناهي متعلقاته وإيجاب وحدته ، فعموم تعلقه لصلوحه للجميع والقاعدة أن صفات المولى متى صلحت لشيء فلا بد من ثبوت الجميع لها وعدم تناهي متعلقاته لامتناع التخصيص بشيء يتناهى لأنه ترجيح بلا مرجح ومن متعلقاته نعيم الجنان وهو لا يتناهى بل يتجدد شيئًا فشيئًا وهكذا ، وإيجاب وحدته ، لأنه لم يرد السمع بالتعدد بل انعقد الإجماع على نفي كلام ثان قديم ، والمثلية إنما هي في الثلاثة الأحكام المذكورة وإن اختلفت جهة التعلق ، لأن تعلق العلم تعلق انكشاف ، وتعلق الكلام تعلق دلالة وهو تعلق تنجيزي قديم بالنظر لغير الأمر والنهي ، فهو يدل أزلًا على أن ذاته وصفاته تعالى واجبة ، على أن الشريك والصاحبة والوالد مستحيلة ، وإن ولد زيد ورزقه وعلمه جائزة ، ويدل أزلًا أيضًا على أن من أطاع فله الجنة ومن عصى فله النار ، والأول وعد والثاني وعيد وهكذا ، وأما بالنظر للأمر والنهي : فعلى اشتراط وجود المأمور والمنهي يكون له تعلق صلوحي قديم قبل وجود المأمور والمنهى ، وتنجيزي حادث بعده كما تقدم تحقيقه .

[ ٢٣٥ ] قوله : ( فلنتبع ) بالنون أو بالتاء أوله ، وفيه إشارة إلى غموض المحل وصعوبته ، فيشير إلى أنه ليس لنا في هذا المقام إلا اتباع القوم ، خصوصًا في إثبات التعلقات الأزلية .

٣٦ - وَكُلُّ مَوْجُودٍ أَنِطْ للسِّمْع بِهُ كَذَا البَصَر إِذْرَاكُهُ إِنَّ قِيلَ بِهْ [ ٢٣٦ - ٢٤١]

[ ٢٣٦ ] قوله : ( وكل موجود أنط للسمع به ) أي : وكل موجود علق للسمع به، فـ « أنط » فعل أمر من الإناطة وهي التعليق ، و « كل » مبتدأ خبره جملة « أنط للسمع به » أو مفعول لمحذوف يفسره المذكور من باب الاشتغال ، على حد « زيدًا مر به» والتقدير : أقصد كل موجود ، واللام في قوله « للسمع » زائدة ، « والسمع » مفعول لأنط ، بمعنى علق ، أو ضمنه معنى فعداه باللام ، وبالجملة فالمعنى : اعتقد تعلق السمع الأزلى بكل موجود .

[ ٢٣٧ ] وقوله : ( كذا البصر ) أي : مثل السمع البصر في تعلقه بكل موجود ، فاسم الإشارة راجع للسمع ، و « كذا » خبر مقدم . و « البصر » مبتدأ مؤخر .

[ ٢٣٨ ] وقوله : ( إدراكه ) أي : وكذا إدراكه ، فهو معطوف على البصر بحرف عطف مقدر.

[ ٢٣٩ ] وقوله : ( إن قيل به ) أي : إن قيل بثبوته كما هو أحد الأقوال الثلاثة السابقة في قوله:

فهل له إدراك أو لا خلف وعند قوم صح فيه الوقف فهذه الصفات الثلاثة متحدة المتعلق ، ولا يلزم من اتحاد المتعلق اتحاد الصفة بل الصفة متعددة ، وكل منها له حقيقة من الانكشاف ليست عين حقيقة غيره ، لا يعلم تلك الحقيقة إلا الله تعالى .

[ ٢٤٠] | وما ذكره المصنف من أن سمعه وبصره تعالى يتعلقان بكل موجود هو ما السمع والبصر: الذكره بعض المتأخرين كالشيخ السنوسي ومن تبعه ، والذي في كلام السعد وغيره أن السمع الأزلي صفة تتعلق بالمسموعات وأن البصر الأزلي تعلقهما صفة تتعلق بالمبصرات وهو محتمل للعموم والخصوص، فيحتمل أنه أراد

بسيسان

المسموعات والمبصرات في حقه تعالى وهي الموجودات ، فيكون موافقًا لما تقدم ، ويحتمل أنه أراد المسموعات والمبصرات في حقنا وهي الأصوات في الأول والذوات والألوان في الثاني فيكون مخالفًا لما تقدم . وما ذكره المصنف أيضًا من كون الإدراك على القول به مثل السمع والبصر في التعلق بكل موجود هو أحد قولين قد سبق ذكرهما .

وثانيهما : أنه يتعلق بالملموسات والمشمومات والمذوقات من غير اتصال بمحالها، فهما طريقتان للقوم كما يؤخذ من اليوسي وشرح الكبرى . [ ٢٤١] واعلم أن للسمع والبصر والإدراك على القول به والقول بأنه يتعلق بكل موجود ثلاث تعلقات: تعلقًا تنجيزيًّا قديًًا: وهو التعلق بذات الله وصفاته، وصلوحيًّا قديًًا: وهو التعلق بنا بعد وجودنا، وتنجيزيًّا حادثًا وهو التعلق بنا بعد وجودنا، ووجوب التعلق لهذه الصفات مستفاد من صيغة الأمر في قوله: (أنط) كما استفيد عدم تناهي متعلقاتها أداة العموم الداخلة على موجود، وسكت المصنف عن وحدة هذه الصفات للعلم بها من وجوبها لنظائرها كالقدرة والإرادة إذ لا فرق ولا إيطاء من كلام المصنف لاختلاف مرجع الضميرين نظير ما تقدم في اسمي الإشارة في قوله: (ومثل ذي إرادة ..) إلخ وسبق ما في نحوه.

٣٧ - وَغَيْرُ عِلْمِ هَذِهِ كُمَا ثَبَتْ لَمُ الْحَيَاةُ مَا بِشَى تَعَلَّقَتْ [٢٤٢ - ٢٤٢]

[ ٢٤٢] قوله: (وغير علم هذه) أي: هذه الصفات الأربع وهي: الكلام، والسمع، والبصر، والإدراك - غير العلم - فاسم الإشارة مبتدأ مؤخر، و«غير علم» خبر مقدم، ودفع بذلك ما قد يتوهم من اتحادها مع العلم لاتحاد متعلق الكلام مع متعلق العلم واندراج متعلق السمع والبصر والإدراك في متعلقه، لا سيما وتعلق هذه الثلاثة تعلق انكشاف كتعلق العلم، وكما أن هذه الصفات الأربع مغايرة للعلم بعضها مغاير لبعض، واتحاد الحقيقة.

[ ٢٤٣ ] وقوله: (كما ثبت ) أي: كالتغاير الذي ثبت عند القوم بالأدلة السمعية ، لأن هذه الصفات إنما ثبتت بالسمع ، والمدلول لغة لكل واحدة غير المدلول للأخرى ، فوجب حمل ما ورد على ظاهره حتى يثبت خلافه ، وبيان كون المدلول لغة لكل واحدة غير المدلول للأخرى: أن السمع حس الأذن أي: حاستها ، والأذن نفسها وما وقر فيها من شيء نسمعه والذكر المسموع ، والبصر حس العين أي حاستها ، والكلام: القول وما كان مكتفيًا بنفسه ، والعلم هو المعرفة ، كما يؤخذ من القاموس في مواضع متعددة ، وإذا ثبت أنها متغايرة لغة كانت متغايرة شرعًا ، وبالجملة فكنه كل واحدة غير كنه الأخرى ، ونفوض علم ذلك لله تعالى .

[ ٢٤٤] قوله: (ثم الحياة ما بشي تعلقت ) بسكون الياء وحذف الهمزة للوزن، وثم للاستئناف، والمعنى أن الحياة لا تتعلق بشيء أي: أمر موجود أو معدوم، فالمراد بالشيء هنا المعنى اللغوي الشامل للموجود والمعدوم، ويصح أن يكون المراد به المعنى الاصطلاحي، ويقال: إذا كانت لا تتعلق بالموجود فأولى أن لا تتعلق بالمعدوم، فليست الحياة من الصفات المتعلقة لأنها صفة مصححة للإدراك: أي مصححة لمن قامت به أن يتصف بصفات الإدراك ولا تقتضي أمرًا زائدًا على قيامها بمحلها، ومثل الحياة الوجود والقدم والبقاء عند من يعدها من الصفات الذاتية.

٣٨ - وَعِنْدَنَا أَسْمَاؤُهُ الْعَظِيمة كَذَا صِفَاتُ ذَاتِهِ قَدِيَهُ [٢٥١-٢٥٦]

[ ٢٤٥] قوله: (وعندنا ..) إلخ لما فرغ من الصفات وتعلقاتها شرع في مبحث يجب اعتقاده فيجب على الإنسان أن يعتقد أن أسماءه العظيمة قديمة وكذا صفات ذاته، وتقديم الظرف للحصر، والضمير لأهل الحق، فالمعنى: وأسماؤه العظيمة قديمه عندنا معاشر أهل الحق، خلافًا للمعتزلة في قولهم: إن أسماءه تعالى حادثة وإنها من وضع الخلق. واستشكل الأول بأن الأسماء ألفاظ وهي حادثة قطعًا فتكون الأسماء حادثة قطعًا، فكيف توصف الأسماء بالقدم، وأجيب بأنها قديمة لا باعتبار ذاتها بل باعتبار التسمية بها، وبحث في هذا الجواب بأن التسمية وضع الاسم للمسمى، وحيث كان الاسم حادثًا كانت التسمية حادثة، وأجيب بأن معنى قدمها أن الله صالح لها أزلًا، فهي قديمة باعتبار الصلاحية، وفيه أن هذا لا يحسن في الرد على المعتزلة الذين يقولون: إنها من وضع الخلق، إذ لا ينافيه، وبعضهم أجاب بأن قدمها من حيث علم الله تعالى وتقديره في الأزل، وفيه أن جميع الحوادث كذلك، وقيل إن قدمها من حيث مدلولها، وفيه أن قدم المدلول يرجع لما سبق من قدم الذات والصفات، ولا يحسن في الرد على المعتزلة فيما سبق ،

[ ٢٤٦] ونقل العلامة الملوي عن سيدي محمد بن عبد الله العربي (٢): أن من كلام الله القديم أسماء له هي المحكوم عليها بالقدم ، كما أن منه أمرًا ونهيًا .. إلخ ، وعلى هذا فالمراد بالتسمية القديمة دلالة الكلام أزلًا على معاني الأسماء من غير تبعيض ولا تجزئة في الكلام ، وهو الذي ينشرح له الصدر ، ولا يرد أنهم لم يذكروا من أقسام الكلام الاعتبارية الأسماء القديمة ، لأن تقسيمهم ليس حاصرا ، بل اقتصروا على الأهم باعتبار ما ظهر لهم ، كيف ومدلوله لا يدخل تحت حصر ، وأشار العلامة الملوي في آخر عبارته إلى أن القدم هنا ليس بمعنى عدم الأولية بل بمعنى أنها موضوعة قبل الخلق ، فهي من وضعه تعالى قبل خلقه ، ثم ألهمها للنور المحمدي ، ثم للملائكة ، ثم للخلق ، غلاقًا للمعتزلة في قولهم بأنها من وضع البشر ، وفي هذا الكلام تسليم أن الأسماء

<sup>(</sup>١) اختلف هل بين أسماء الله تفاضل أم لا ؟ فقيل : لا تفاضل ، وقيل بالتفاضل ، ولذلك يقولون : الاسم الأعظم . أي الجامع لمعاني الأسماء والصفات ، واختلفوا فيه ، والحق أنه لفظ الجلالة ؛ لأن حقائق المؤمنين ممزوجة به . انظر : شرح الصاوي على الجوهرة . ( ٢٠٨ ) .

 <sup>(</sup>۲) هو: محمد بن عبد الله العربي ، شيخ الحنفية في عصره ، تتلمذ لابن نجيم ، من آثاره : معين المفتي على جواب المستفتي فرغ من تأليفه في آخر سنة ٩٨٥ هـ . ( انظر : خلاصة الأثر ١٨/٤ ، ومعجم المؤلفين ٤٤٦/٣ ) .

ليست أزلية كما لا يخفى . وبالجملة فهذا المبحث لم يصف .

[ 787 ] ونقل عن القرطبي (١) : أن من قال : « الاسم مشتق من السمو » وهو العلو يقول : لم يزل الله موصوفًا (٢) قبل وجود الخلق وعند وجودهم وبعد فنائهم ، لأنه لا تأثير لهم في أسمائه ، وهذا قول أهل السنة. ومن قال : « الاسم مشتق من السِمّة » يقول : كان في الأزل بلا أسماء ولا صفات ، فلما خلق الخلق جعلوها له ، وبعد فنائهم تبقى بدونها ، وهو قول المعتزلة ، قال الشمني (٣) : وهو أقبح من القول بخلق القرآن اه. أفاده العلامة الأمير مع بعض زيادة (١٤) .

[ ٢٤٨] قوله: (أسماؤه) الأسماء جمع اسم، والمراد به ما دل على الذات بمجردها كالله و « حداي » في اللغة الفارسية ، أو باعتبار الصفة كالعالم والقادر ، ثم إن «أسماؤه » مبتدأ ، والعظيمة « وصف كاشف والخبر » قديمة « وقوله » كذا صفات ذاته مبتدأ وخبر ، ف « كذا » خبر مقدم ، و « صفات ذاته » مبتدأ مؤخر ، والجملة معترضة بين المبتدأ وخبره و التشبيه في القدم ، وأشار الشارح لإعراب آخر ، فجعل خبر قوله «أسماؤه » محذوفًا ، دل عليه قوله فيما بعد « قديمة » وجعل قوله الآتي خبرًا عن قوله «صفات ذاته » فيكون المصنف حذف من الأول لدلالة الثاني ، كما حذف من الثاني «عظيمة » لدلالة الأول عليه ، وحينئذ ففي كلامه من المحسنات البديعية نوع احتباك : وهو أن يتحذف من كل نظير ما أثبته في الآخر ، وعلى هذا فالتشبيه للتأكيد ، والأول هو المتبادر من كلام المصنف .

[ ٢٤٩] قوله: (العظيمة) أي: الجليلة المقدسة أي: المطهرة عن أن يسمى بها الغير، أو عن أن تُفسَّر بما لا يليق، أو أن تذكر على غير وجه التعظيم كما قاله السعد، وعظم أسمائه تعالى مجمع عليه. واختلف هل بينها تفاضل أو لا، فقيل: لا تفاضل بينها.

<sup>(</sup>۱) هو : محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي الأندلسي القرطبي ، أبو عبد الله . من كبار المفسرين. له تصانيف منها : تفسيره المشهور ، والتذكرة بأحوال الموتى وأحوال الآخرة . توفي سنة ٦٧١هـ . (انظر : نفح الطيب ٤٢٨/١ ، والأعلام ٣٢٢/٥ ) . (٢) أي مسمى بأسمائه .

<sup>(</sup>٣) هو: أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني ، مفسر ، محدث نحوي طلب لقضاء الحنفية فامتنع مات سنة ٨٧٢هـ ، من كتبه : شرح المغني لابن هشام ، كمال الدراية في شرح النقاية . ( انظر : الأعلام ٢٣٠/١ ) .

 <sup>(</sup>٤) في المسألة خلاف بين البصريين والكوفيين ، ولكل فريق حججه التي يحتج بها ، وأدلته التي يستند إليها .
 انظر : المسألة الأولى من كتاب الإنصاف للأنباري : تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد .

[ ٢٥٠] وفي اليواقيت عن ابن العربي أن أسماء اللَّه تعالى متساوية في نفس الأمر لرجوعها كلها إلى ذات واحدة ، وإن وقع فيها تفاضل فإن ذلك لأمر خارج ، والحق أنها متفاضلة ، وأعظمها لفظ الجلالة وهو الاسم الأعظم وكان سيدي على وفا ﷺ يذهب إلى التفاضل في الأسماء ويقول في قوله تعالى : ﴿ وَكَلِمَهُ ٱللَّهِ مِحَ ٱلْعُلْيَكُ ﴾ [ التوبة : ٤٠ ] هو اسم اللَّه فإنه أعلى مرتبة من سائر الأسماء ، قال : ونظير ذلك قوله تعالى : ﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ ﴾ [ العنكبوت : ٤٥ ] أي : ولذكر اسم اللَّه أكبر من ذكر سائر الأسماء اه. . أفاده الشيخ الأمير .

قوله: (كذا صفات ذاته قديمة) أي: مثل أسمائه تعالى: الصفات القائمة بذاته وهي صفات المعاني السبع أو الثمان على الخلاف في ذلك بيان قدمها قديمة ، فكل من أسمائه وصفات ذاته قديم ، فليست أسماؤه من وضع

خلقه له ، وليست صفاته حادثة ، لأنها لو كانت حادثة لزم قيام الحوادث بذاته تعالى ، ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب الغني المطلق وهو انتفاء الحاجات مطلقًا ، وهو لا يكون إلا للَّه ، بخلاف الغني المقيد وهو قلة الحاجات ، وهو غنى الحوادث ، ولذلك قال بعضهم : إلهي غناك مطلق وغنانا مقيد ، وخرج بإضافة صفات إلى الذات : صفات الأفعال ، فليس شيء منها بقديم عند الأشاعرة ، بخلافه عند الماتريدية : أي : ولذلك قال صاحب متن بدء الأمالي : ما نصه :

صفات الذات :

صفات الذات والأفعال طرا قديمات ... اللخ

وهو موضوع على مذهب الماتريدية ، لأنها عند الأشاعرة تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، وعند الماتريدية هي عين صفة التكوين كما تقدم ، وأما الصفات السلبية فهي قديمة قطعًا أو أزلية ، على الخلاف في القديم والأزلى ، ولعل الشارح جرى على القول بالفرق بين القديم والأزلي ، فقال : وخرج بإضافة الصفات إلى الذات السلبية والفعلية ، فليس شيء منهما بقديم عند الأشاعرة . قال الشيخ الأمير: ورأيت بخط سيدي أحمد النفراوي (١) أن ذكرها سبق قلم: أي ذكر الصفات السلبية سبق قلم ، وإلا ففضل الشارح مشهور .

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن غنيم بن سالم بن مهنا النفراوي المالكي ، فقيه مشارك في العلوم ، من مؤلفاته : الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني في فروع المالكية وشرح الأجرومية ، توفي سنة ١١٢٦هـ. ( انظر : سلك الدرر ١٤٨/١ ، والأعلام ١٩٢/١ ، ومعجم المؤلفين ٤٠/٢ ) .

٣٩ - وَٱختِيرِ أَنَّ ٱسْمَاهُ تَوْقِيفيَّهُ كَذَا الصَّفَاتُ فَأَخْفَظِ السَّمْعِيَّهُ [٢٥٦ - ٢٥٦]

[ ٢٥٢] قوله: (واختير ...) إلخ أي: و اختار جمهور أهل السنة أن أسماءه تعالى توقيفية وكذا صفاته ، فلا تثبت لله اسمًا ولا صفةً إلا إذا ورد بذلك توقيف من الشارع ، وذهبت المعتزلة إلى جواز إثبات ما كان متصفًا بمعناه و لم يوهم نقصًا وإن لم يرد به توقيف من الشارع ، ومال إليه القاضي أبو بكر الباقلاني ، وتوقف فيه إمام الحرمين ، وفصل الغزالي فجوَّز إطلاق الصفة وهي ما دل على معنى زائد على الذات ، ومنع إطلاق الاسم وهو ما دل على نفس الذات ، والحاصل أن علماء الإسلام اتفقوا على جواز إطلاق الأسماء والصفات على الباري عز وجل إذا ورد بها الإذن من الشارع ، وعلى امتناعه إذا ورد المنع منه ، واختلفوا حيث لا إذن و لا منع ، والمختار منع ذلك وهو مذهب الجمهور (١) اه مصنف في شرحه الصغير .

[ ۲۵۳] قوله: (أن اسماه) بدرج همزة أسماء الأولى مع القصر للوزن ، والمراد بالأسماء: ما قابل الصفات ، بدليل قوله « كذا الصفات » فالاسم ما دل على الذات (۲) والصفة ما دل على معنى زائد على الذات ، وليس المراد بالاسم ما قابل الفعل والحرف ولا ما قابل الكُنية واللقب .

[ ٢٥٤] وقوله: (توقيفية) أي: يتوقف جواز إطلاقها عليه تعالى على ورودها في كتاب أو سنة صحيحة أو حسنة أو إجماع، لأنه غير خارج عنها، بخلاف السنة الضعيفة إن قلنا إن المسألة من العلميات أي: الاعتقاديات بحيث يعتقد أن ذلك الاسم من أسمائه تعالى، وإن قلنا إن المسألة من العمليات بحيث نستعمله ونطلقه عليه تعالى فالسنة الضعيفة كافية في ذلك لأنهم قالوا: الحديث الضعيف يعمل به في فضائل الأعمال، وأما القياس فقيل كالإجماع ما لم يكن ضعيفا، وعليه فقياس (واهب) بناء على أنه يرد على (وهاب) وأطلق بعضهم منع القياس، قال المصنف في الشرح الصغير: وهو الظاهر لاحتمال إيهام أحد المترادفين دون الآخر كالعالم والعارف،

<sup>(</sup>١) وقوله : ( وهو مذهب الجمهور ) الراجح جوازه بشروط :

<sup>1 -</sup> x المدة 1 - x أن يكون في الصفات دون الأسماء . (٢) فالاسم ما دل على الذات «إما وحدها كلفظ الجلالة ، وإما مع الصفة كلفظ الرحمن ، وقوله : « والصفة ما دل على معنى زائد على الذات « بأن دلت على ذلك المعنى الزائد وحده كلفظ « قدرة » فإنه دل على المعنى القائم بذاته سبحانه وتعالى ، وبهذا يعلم أن مراد المصنف بالصفات في قوله « كذا الصفات « الأسماء المدالة على الأمور الثابتة للذات ، فهي أيضًا توقيفية ، فلا يعبر عن قدرة الله تعالى ، بالجراءة مثلًا لعدم وروده .

والجواد والسخي ، والحليم والعاقل اه ، وبالجملة فما أذن الشارع في إطلاقه واستعماله جاز وإن أوهم كالصبور والشكور والحليم ، فإن الصبور يوهم وصول مشقة له تعالى ، لأن الصبر حبس النفس على المشاق ، فيفسر في حقه تعالى بالذي لا يعجل بالعقوبة على من عصاه ، والشكور يوهم وصول إحسان إليه ، لأن معناه كثير الشكر لمن أحسن إليه ، مع أن الإحسان كله من الله ، فيفسر في حقه تعالى بالذي يجازي على يسير الطاعات كثير الدرجات ، ويعطي بالعمل في أيام معدودة نعما في الآخرة غير محدودة ، وقيل المجازي على الشكر ، وقيل المثني على من أطاعه. والحليم يوهم وصول أذى إليه وهو تعالى لا يصل إليه أحد بأذى ، فيفسر في حقه تعالى بالذي لا يعجل بالعقوبة على من عصاه ، فيرجع لمعنى الصبور ، ولا يرد على قولنا « وهو تعالى لا يصل إليه أحد بأذى قوله ، « من أذى مسلمًا فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله » (١) لأن معناه أنه فعل معه فعل المؤذي ، وقد تقدم لك أن أسماء النبي ، توقيفية اتفاقًا ، وسبقت حكمة ذلك ، فتفطن لها (٢) .

[ ٢٥٥ ] قوله : (كذا الصفات ) أي : مثل أسمائه تعالى صفاته في كونها توقيفية ، فلا يجوز إثبات صفة له تعالى إلا بتوقيف من الشارع لنا .

[ ٢٥٦] وقوله: ( فاحفظ السمعية ) أي: إذا عرفت أن إطلاق الأسماء والصفات عليه تعالى يتوقف على الإذن الشرعي فاحفظ الأسماء والصفات الواردة بالسمع حقيقة كالواردة في الكتاب والسنة ، أو محكمًا كالثابتة بالإجماع كالصانع والموجود والواجب والقديم ، كما ذكره المؤلف في كبيره .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الصغير (٤٦٨)عن أنس بن مالك .

<sup>(</sup>٢) سبق القول بأن أسماء النبي ﷺ توقيفية باتفاق وذلك عند شرح الباجوري لقول اللقاني :

محمد العاقب لرسل ربه وآله وصحبه وحزبه
وأما أسماء الله تعالى ففيها خلاف والفرق بينهما أن النبي بشر يتطرق له النقص بخلافه سبحانه وتعالى ، ولئلا
يطرى كما أطرت النصارى عيسى. وقال البوصيري ﷺ :

دع ما ادعته النصارى بنبيهم واحكم بما شفت مدًّا فيه واحتكم فيم الله كلهم فيم أنه بشر وأنه خير خلق الله كلهم (انظر: شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ٢١).

٠٠ - وَكُلُّ نَصٌّ أَوْهَمَ التَّشْبِيهَا أُوِّلُهُ أَوْ فَوِّضْ وَرِمْ تَنْزِيهَا [٢٥٧ - ٢٦٦]

[ ٢٥٧ ] قوله : (وكل نص .. ) إلخ يصح قراءة « كل » بالرفع مبتدأ ، وجملة «أوله » خبر وبالنصب مفعول لفعل محذوف يفسره المذكور من باب الاشتغال ، والمراد بالنص هنا : ما قابل القياس والاستنباط والإجماع ، وهو الدليل من الكتاب والسنة سواء كان صريحًا أو ظاهرًا وليس المراد به ما قابل الظاهر وهو ما أفاد معنى لا يحتمل غيره ، إذ لو كان هذا هو المراد لم يمكن تأويله .

[ ٢٥٨ ] وقوله : (أوهم التشبيها ) أي : أوقع في الوهم صحة القول به بحسب ظاهره ، والمراد من التشبيه المشابهة لا فعل الفاعل .

[ ٥ / ] | وقوله : (أوله ) أي : احمله على خلاف ظاهره مع بيان المعنى المراد ، فالمراد : أوَّله تأويلا تفصيليًا بأن يكون فيه بيان المعنى المراد كما هو مذهب الخلف: وهم من كانوا بعد الخمسمائة وقيل: من بعد القرون تاريخه الثلاثة.

> [ ٢٦٠] مذهب السلف : تاريخه والمقارنة بينه وبين | مذهب الخلف

منهب

الخلف: ا

وقوله : ( أو فوض ) أي : بعد التأويل الإجمالي الذي هو صرف اللفظ عن ظاهره ، فبعد هذا التأويل فوض المراد من النص الموهم إليه تعالى على طريقة السلف : وهم من كانوا قبل الخمسمائة ، وقيل القرون الثلاثة : الصحابة ، والتابعون ، وأتباع التابعين ، وطريقة الخلف أعلم وأحكم ، لما فيها من مزيد الإيضاح والرد على الخصوم ، وهي الأرجح ، ولذلك قدمها

المصنف، وطريقة السلف أسلم لما فيها من السلامة من تعيين معنى قد يكون غير مراد له تعالى .

[ ٢٦١ ] وقوله : ( ورم تنزيها ) أي : واقصد تنزيهًا له تعالى عما لا يليق به مع تفويض علم المعنى المراد ، فظهر مما قررناه اتفاق السلف والخلف على التأويل الإجمالي ، لأنهم يصرفون الموهم عن ظاهره المحال عليه تعالى ، لكنهم اختلفوا بعد ذلك في تعيين المراد من ذلك في تعيين المراد من ذلك النقص وعدم التعيين ، بناء على الوقف على قوله تعالى : ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ [ آل عمران : ٧ ] فيكون معطوفًا على لفظ الجلالة ، وعلى هذا فنظم الآية هكذا ﴿ وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا اللَّهُ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ وجملة ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِـ ﴾ حينئذ مستأنفة لبيان سبب التماس التأويل ، أو على قوله : ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ﴾ وعلى هذا فقوله: ﴿ وَالرَّسِيخُونَ فِي ٱلْمِلْهِ ... ﴾ البخ استثناف ، وذكر مقابله في قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئُخُ ... ﴾ إلخ أي كالمجسمة ، فمنهم من قال : أنه على صورة شيخ كبير ، ومنهم من قال : إنه على صورة شاب حسن ، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا .

والحاصل أنه إذا ورد في القرآن أو السنة ما يشعر بإثبات الجهة أو الجسمية أو السفات البوهمة الصورة أو الجوارح اتفق أهل الحق وغيرهم ما عدا المجسمة والمشبهة على للتشبيه: تأويل ذلك لوجوب تنزيهه تعالى عما دل عليه ما ذكر بحسب ظاهره، بيان تأويلها فهما يوهم الجهة قوله تعالى: ﴿ يَمَافُونَ رَبَّهُم مِن فَرْقِهِم المناسلة في النحل: ٥٠ النحل: ٥٠ فالسلف يقولون: فوقية لا نعلمها، والخلف يقولون: المراد بالفوقية التعالى في العظمة، فالمعنى يخافون أي: الملائكة ربهم من أجل تعاليه في العظمة أي: ارتفاعه فيها. ومنه قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] فالسلف يقولون: استواء لا نعلمه، والخلف يقولون: المراد به الاستيلاء والملك كما قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق [ ٢٦٢ ] وسأل رجل الإمام مالكًا (١) عن هذه الآية فأطرق رأسه مليًا ثم قال : الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وما أظنك إلا ضالًا ، فأمر به فأُخرج .

[ ٢٦٣ ] وسأل الزمخشري الغزالي فأجابه بقوله : إذا استحال أن تعرف نفسك بكيفية أو أينية ، فكيف يليق بعبوديتك أن تصفه تعالى بأين أو كيف وهو مقدس عن ذلك ، ثم جعل يقول :

قصر القول فذا شرح يطول قصرت والله أعناق الفحول تدر من أنت و لا كيف الوصول فيك حارت في خفاياها العقول هل تراها فترى كيف تجول لا تدري متى عنك تزول

أين منك العقل والفهم إذا أنت أكل الخبز لا تعرفه فإذا كانت طواياك التي كيف تدري من على العرش استوى كيف يحكى الرب أم كيف يرى فهو لا أين ولا كيف له وهو فوق الفوق لا فوق له جلّ ذاتًا وصفاتًا وسما

غلب النوم فقل لى يا جهول كيف يجرى منك أم كيف تبول بين جنبيك كذا فيها ضلول لا تقل كيف استوى كيف النزول فلعمرى ليس ذا إلا فضول وهو رب الكيف والكيف يحول وهو في كل النواحي لا يزول وتعالى قدره عما تقول

[ ٢٦٤] ومما يوهم الجسمية قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [ الفجر: ٢٢] وحديث الصحيحين « ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير ويقول من يدعوني فأستجيب له من يسألني فأعطيه من يستغفرني فأغفر له » (١) فالسلف يقولون مجئ ونزول لا نعلمهما ، والخلف يقولون : المراد : وجاء عذاب ربك أو أمر ربك الشامل للعذاب ، والمراد : ينزل ملك ربنا فيقول عن الله ... الخ (٢) . وفي المنن أن الغالب أن الموكب الإلهي ينصب من الثلث الأخير ، وتارة ينصب من أوّل النصف الثاني إلا ليلة الجمعة فإنه ينصب من غروب الشمس إلى خروج الإمام من صلاة الصبح ، كما ورد في حديث مسلم .

[ 770 ] ومما يوهم الصورة ما رواه أحمد و الشيخان أن رجلًا ضرب عبده فنهاه النبي ، وقال : « إن الله تعالى خلق آدم على صورته » (7) فالسلف يقولون صورة لا نعلمها ، والخلف يقولون ، المراد بالصورة الصفة من سمع وبصر وعلم وحياة ، فهو على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ١١٤٥ ، ٦٣٢١ ، ٧٤٩٤ ، ومسلم ٧٥٨ من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>۲) قال أبو الحسن الأشعري: وأجمعوا على أنه على يجيء يوم القيامة والملك صفًّا صفًّا لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها ، فيغفر لمن يشاء من الملنبين ، ويعذب منهم من يشاء كما قال ، وليس مجيئه حركة ولا زوالاً ، وإنما يكون المجيئ حركة وزوالاً إذا كان الجائي جسمًا أو جوهرًا ، فإذا ثبت أنه على ليس بجسم ولا جوهر لم يجب أن يكون مجيئه نقلة ، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم : جاءت زيدا الحمى أنها تنقلت إليه ، أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسمًا ولا جوهرًا ، وإنما مجيئها إليه وجودها به وأنه على ينزل إلى السماء الدنيا كما روى النبي يهلي وليس نزوله نقله ، لأنه ليس بجسم . (انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأشعري ، تحقيق : د . عبد الله شاكر الجنيدي ١٢٨ ، ١٢٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم : ( ٢٦١٢ ) عن أبي هريرة ﷺ .

صفته في الجملة وإن كانت صفته تعالى قديمة وصفة الإنسان حادثة ، وهذا بناء على أن الضمير في صورته عائدً على الله تعالى كما يقتضيه ما ورد في بعض الطرق « فإن الله خلق خلق آدم على صورة الرحمن » وبعضهم جعل الضمير عائدًا على الآخر المصرح به في الطريق التي رواها مسلم بلفظ « فإذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه ، فإن الله خلق آدم على صورته أي : وإذا كان كذلك فينبغي احترامه باتقاء الوجه ، ومما يوهم الجوارح قوله تعالى : ﴿ وَيَبَقَىٰ وَجُهُ رَبِكَ ﴾ [الرحمن : ٢٧] و ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيّدِ بِهِمٌ ﴾ [الفتح : ٢] وحديث « إن قلوب بنى آدم كلها كقلب واحد بين إصبعين من أصابع الرحمن » (١) فالسلف يقولون : المراد من الوجه : الله وجه ويد وأصابع لا نعلمها ، والخلف يقولون : المراد من الوجه : الذات ، وباليد : القدرة ، والمراد من قوله « بين أصبعين من أصابع الرحمن » بين صفتين من صفاته ، وهاتان الصفتان : القدرة والإرادة .

[ ٢٦٦] ( لطيفة ) سأل الشعراني شيخه الخوّاص : لماذا يؤول العلماء الموهم الواقع من الشارع ، ولا يؤولون الموهم الواقع من الولي ؟ فقال : لو أنصفوا لأولوا الواقع من الولى بالأولى ، لأنه معذور بضعفه في أحوال الحضرة ، بخلاف الشارع فإنه ذو مقام مكين ، وقد يقال : الشارع ينبغي المحافظة على الواقع منه ما أمكن لأنه يقتدى به ، ولا كذلك الولى فإنه لا يحافظ على كلامه لأنه لا يقتدى به ، فإذا أوهم أهدر .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم : ( ٢٦٥٤ ) عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص .

وخلاصة القول في النصوص الواردة والتي تتحدث عن الله تعالى بما قد يوهم التشبيه والتجسيم هو أنه ينبغي على المكلف أن يعلم أن هناك في اللغة العربية على المكلف أن يعلم أن هناك في اللغة العربية ما يسمى بالمشترك اللفظي فيتحد اللفظ وتتعدد المعاني مثل كلمة عين التي يراد منها البئر والشمس والجاسوس واللهب والباصرة ... إلخ وحقائق هذه الأشياء مختلفة ، واختلاف ذات الله عن ذات مخلوقاته أشد ، فنحن نثبت له أنه استوى على العرش لا كاستواء المخلوقين بل هذا شيء آخر لا نعلم حقيقته إلا إذا علمنا حقيقة ذات الله ، وهو ما لا يعلمه لا نبي مرسل ولا ملك مقرب فهو القاهر فوق عباده ، ونثبت له يدًا منزهة عن مشابهة يد المخلوقين فإذا نزهناها عن ذلك فما معناها ، لا نعلم لأننا لا نعلم كنه ذات الله وهكذا .

وينبغي على عقلاء الأمة أن ينهوا الخلاف والنزاع بهذه الطريقة التي تحفظ للنص الوارد قداسته و تحترم ألفاظه وتنزه رب العباد عما يطرأ في أذهان البلداء من البشر من تشبيه أو تجسيم وتأمن التقول على الله بغير علم . قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَٰتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴾ فنحن لا نحوض في كنه مدلول تلك الألفاظ لفقدنا المعلومات اللازمة لذلك والتي لم يأذن لنا الله تعالى في معرفتها ، فليس الامتناع عن تفسيرها جهلًا ، بل هو عين العلم حيث وقفنا عما أرادنا الله تعالى أن نقف عنده ، ولا يسعنا إلا أن نترجم عن هذا كله بمقولات السلف الصالح العالم الحكيم « مُروُها كما جاءت ، تفسيرها تلاوتها » والله أعلى وأعلم .

٤١ - وَنَزُّهِ الْقُرْآنَ أَيْ كَلامه عَن الْحُدُوثِ واحذَر انْتَقاَمَهُ [٢٦٧ - ٢٧٣]

كلام الله تعالى

> من أهل السنة بخلق القرآن

[ ٢٦٧ ] | قوله : ( ونزه القرآن .. ) إلخ أي : واعتقد أيها المكلف تنزُّه القرآن (١) المقسران معنى كلامه تعالى عن الحدوث ، خلافًا للمعتزلة القائلين بحدوث الكلام، زعمًا منهم أن من لوازمه الحروف والأصوات ، وذلك مستحيل عليه تعالى ، فكلام الله تعالى عندهم مخلوق ، لأن الله خلقه في بعض

الأجرام ، ومذهب أهل السنة أن القرآن بمعنى الكلام النفسي ليس بمخلوق ، وأما القرآن بمعنى اللفظ الذي نقرؤه فهو مخلوق ، لكن يمتنع أن يقال : القرآن مخلوق ويراد به اللفظ الذي نقرؤه إلا في مقام التعليم ، لأنه ربما أوهم أن القرآن بمعنى كلامه تعالى مخلوق ، ولذلك امتنعت الأثمة من القول بخلق القرآن .

[ ٢٦٨ ] | وقد وقع في ذلك امتحان كبير لخلق كثير من أهل السنة . فخرج المتحان كثير البخاري (٢) فارًّا وقال: اللُّهم اقبضني إليك غير مفتون، فمات بعد أربعة أيام . وسجن عيسي بن دينار (٣) عشرين سنة ، وسئل الشعبي (١) فقال : أما التوراة والإنجيل والزبور والفرقان فهذه الأربعة حادثة ، وأشار إلى

أصابعه ، فكانت سبب نجاته ، واشتهرت أيضًا عن الإمام الشافعي ، وحبس الإمام أحمد وضرب بالسياط حتى غشي عليه .

[ ٢٦٩ ] ويذكر أن النبي ﷺ قال للإمام الشافعي في المنام : بشَّر أحمد بالجنة على

<sup>(</sup>١) القرآن هو : اللفظ المنزل على نبينا ، المتعبد بتلاوته المنقول إلينا بالتواتر المتحدى بأقصر سورة منه ، « المنزل » خرج به : الكلام الذي صدر عن النبي من غير أن يكون منزلًا .

<sup>«</sup> على النبي » ، خرج به ما نزل على موسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء ، « المتعبد بتلاوته » يخرج الحديث القدسي لأنه غير متعبد بتلاوته .

<sup>«</sup> المتحدى بأقصر سورة منه » خرج به المنسوخ تلاوة .

<sup>«</sup> المنقول إلينا بالتواتر » خرجت به القراءات الشاذة .

<sup>(</sup>٢) هو : محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد اللَّه البخاري ، إمام الدنيا وجبل الحفظ ، صاحب أصح كتاب بعد كتاب اللَّه . توفي سنة ٢٥٦ هـ . من مصنفاته : الجامع الصحيح ، والأدب المفرد ، خلق أفعال العباد ، والضعفاء . ( انظر : تذكرة الحفاظ ١٢٢/٢ ، والأعلام ٣٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : عيسى بن دينار بن واقد أبو عبد اللَّه فقيه الأندلس في عصره وأحد علمائها المشهورين . توفي سنة ٢١٢ هـ ( انظر : الأعلام ٥/١٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) هو : عامر بن شراحيل الحميري أبو عمرو ، فقيه من كبار علماء التابعين توفي سنة ١٠٣ هـ . في الكوفة . ( انظر : تهذيب التهذيب ٥/٥٦ ، والأعلام ٢٥١/٣ ) .

بلوى تصيبه في خلق القرآن ؛ فأرسل له كتابًا ببغداد ، فلما قرأه بكى ودَفع للرسول قميصه الذي يلي جسده وكان عليه قميصان ، فلما دُفع للشافعي غسله وادّهن بمائه .

[ ۲۷۰] وهل القرآن بمعنى اللفظ المقروء أفضل ، أو سيدنا محمد عليه ؟ تمسك بعضهم بما يروى : كل حرف خير من محمد وآل محمد (١) ، لكنه غير محقق الثبوت . والحق أنه عليه أفضل ؛ لأنه أفضل من كل مخلوق ، كما يؤخذ من كلام الجلال المحلي على البردة ، ويؤيده أنه فعل القارئ والنبي عليه أفضل من القارئ وجميع أفعاله ، والأسلم الوقف عن مثل هذا ، فأنه لا يضّر خلو الذهن عنه اه ملخصًا من حاشية الشيخ الأمير .

[ ٢٧١] قوله: (أي كلامه) تفسير للقرآن ، فالمراد منه هنا كلامه تعالى ، ولما كان الأكثر إطلاق القرآن على اللفظ المقروء ، دفع توهم ذلك بتفسيره بكلامه تعالى ، فالقرآن يطلق على كل من النفسي واللفظي ، والأكثر إطلاقه على اللفظي ، وأما كلام الله فيطلق أيضًا على كل من النفسي واللفظي والأكثر إطلاقه على النفسي ، وتقدم في مبحث الكلام زيادة ، فارجع إليه إن شئت .

[ ۲۷۲ ] قوله: (عن الحدوث) أي: الوجود بعد العدم، فليس مخلوقًا بل هو صفة ذاته العلية، خلافًا للمعتزلة في قولهم بأنه مخلوق وليس صفة ذاته العلية، وإنما عبر بالحدوث مع أن المشهور بين القوم التعبير بالحلق لضرورة النظم، أو للرد على محمّد البلخي (۲) من المعتزلة القائل بأن كلام الله تعالى محدث وليس بمخلوق، زعمًا منه أن قولنا مخلوق يوهم أنه كذب يتعالى الله تعالى عنه، وورد بأن الحدوث مثل الحلق، فهو كمن هرب من المطر ووقف تحت الميزاب اه. مصنف في صغيره.

[ ٢٧٣ ] قوله : ( واحذر انتقامه ) أي : وخف انتقام اللَّه منك إن قلت بحدوثه .

<sup>(</sup>١) حديث موضوع أورده ابن عراق في تنزيه الشريعة ( ٣٠٩/١ ) .

<sup>(</sup>٢) البلخي : ينسب إلى هذا الاسم كثير من الأقوال في التوحيد والأصول ، وهو مجهول من زمن بعيد حتى رجح الزركشي أنه الثلجي يعنى محمد بن شجاع الثلجي الحنفي ، ولكن أطبقت المراجع قديمًا وحديثًا على نسبة الأقوال إليه باسم محمد البلخي ، فإن كان كذلك فلم نعثر على ترجمة له إلى الآن والله أعلم .

٤٢ - فَكُلُّ نَصِّ للْحُدُوثِ دَلا الْحُمِلْ عَلَى اللَّفْظِ الَّذِي قَدْدَلَّا [ ٢٧٩ - ٢٧٩]

[ ٢٧٤] قوله: ( فكل نص .... ) إلخ أي: إذا تحققت ما سبق فكل نص ... إلخ، فالفاء فاء الفصيحة، وهذا في الحقيقة جواب عما تمسك به المعتزلة من النصوص الدالة على الحدوث مثل ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ [ القدر: ١ ] ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ ﴾ [ الحجر: ٩ ] والمراد من النص: الظاهر من الكتاب أو السنة.

[ ٢٧٥] وقوله: ( للحدوث دلا ) أي : دل على حدوث القرآن ، فاللام بمعنى على ، والألف في دلًا للإطلاق .

[ ٢٧٦] وقوله ( احمل ... ) إلخ خبر المبتدأ الذي هو : كل ، والرابط محذوف ، والتقدير : « احمله .. إلخ » .

[ ٢٧٧] المتعبد بتلاوته المتحدى بأقصر سورة منه ، والراجح أن المنزل على نبينا بيلية المتعريف المتعبد بتلاوته المتحدى بأقصر سورة منه ، والراجح أن المنزل اللفظ والمعنى ، تعريف وقيل المنزل : المعنى وعبر عنه جبريل بألفاظ من عنده ، وقيل المنزل المعنى وعبر عنه النبي ، بألفاظ من عنده ، لكن التحقيق الأول ، لأن الله خلقه أولا في اللوح المحفوظ ، ثم أنزله في صحائف إلى سماء الدنيا في محل يقال له : « بيت العزة » في ليلة القدر ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر : ١] . ثم أنزله على النبي مفرقًا بحسب الوقائع .

[ ۲۷۸ ] قوله : ( الذي قد دلا ) صفة للفظ ، والألف في « دلا » للإطلاق ، والمراد : الذي قد دل على البصفة القديمة بطريق دلالة الالتزام كما تقدم .

[ ٢٧٩ ] والحاصل أن كل ظاهر من الكتاب والسنة دل على حدوث القرآن فهو محمول على اللفظ المقروء لا على الكلام النفسي ، لكن يمتنع أن يقال : القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم كما سبق .

٤٣ - وَيَسَتِحيلُ ضِدُّ ذِي الصَّفات في حَقِّهِ كَٱلْكُوْنِ في الجِهاَتِ [٢٨٠ - ٢٨٠] [ ٢٨٠ ] قوله : ( ويستحيل ... ) إلخ هذا شروع في ثالث الأقسام المتقدمة في قوله : فكل من كلف شرعًا وجبًا \* عليه أن يعرف ما قد وجبا \* للَّه والجائز والممتنعا . فهذا هو القسم الثالث في الإجمال السابق وإن كان ثانيًا في التفصيل، وإنما أخر الجائز في التفصيل لطول الكلام عليه ، ولا شك في علم استحالة هذا القسم من وجوب القسم الأول له تعالى ، وإنما تعرض له المصنف على طريق القوم من عدم اكتفائهم بدلالة الالتزام ولا بدلالة التضمن ، بل مالوا إلى الدلالة المطابقية لخطر الجهل في هذا الفن .

[ ٢٨١] | وقوله: (ضد ذي الصفات ) أي: منافي هذه الصفات المتقدمة بأسرها ، الضدين: | فالمراد من الضد هنا : المعنى اللغوي : وهو مطلق المنافي وجوديًّا كان أو تعريفهما عدميًا ، وليس المراد خصوص الأمر الوجودي كما هو المعنى الاصطلاحي ، لأن الضدين اصطلاحًا: هما الأمران الوجوديان اللذان بينهما غاية الخلاف لا يجتمعان ، وقد يرتفعان كالسواد والبياض ، لأن هذا المعنى لا يظهر في جميع ما ذكروه هنا .

[ ۲۸۲ ] وقوله : ( في حقه ) أي : على ذاته تعالى ، ففي بمعنى على و « حق » بمعنى الذات ، والإضافة للبيان لأن الحق اسم من أسمائه تعالى : أي حق هو هو . ويحتمل أن « في » باقية على بابها ، والمراد من الحق : الحكم الواجب له والإضافة حقيقية . والمعنى حال كون استحالة ما ذكر مندرجة في الحكم الواجب له تعالى ، وهذا هو الذي اقتصر عليه الشارح .

> 1 474 1 المتحيل : ما يستحيل في حقه تعالى

وقد أجمل المصنف الأضداد ، ونحن نذكرها تفصيلًا كما ذكرها السنوسي ، فيستحيل عليه تعالى : العدم وهو ضد الوجود ، والحدوث وهو ضد القدم ، وطرق العدم وهو الفناء وهو ضد البقاء ،

معتاها،

المماثلة : | والمماثلة للحوادث وهو ضد المخالفة للحوادث ، والمماثلة مصورة بأن يكون جرمًا سواء كان مركبًا ويسمى حينئذ جسمًا أو غير مركب ويسمى وصورها | حينئذ جوهرًا فردًا لكن المجسمة لا يكفرون إلا إن قالوا : هو جسم

كالأجسام أو بأن يكون عرضًا يقوم بالجرم أو يكون في جهة للجرم ، فليس فوق العرش ولا تحته ، ولا عن يمينه ولا عن شماله ونحو ذلك ، أو له هو جهة فليس له فوق ولا تحت ، ولا يمين ولا شمال ونحو ذلك ، أو يحل في المكان فالحلول هو المراد بالتقييد في عبارة من عبر به ، والمراد بالمكان : الفراغ الموهوم على رأي المتكلمين والمحقق على رأي الحكماء ، ومعنى كونه موهومًا عند المتكلمين : أنه يتوهم أنه أمر وجودي وليس كذلك ، بل هو أمر عدمي .

وقيل معنى كونه موهومًا (١) : أنه يتوهم أنه فراغ وليس كذلك ، بل هو مملوء بالهواء فليس فراغًا محققًا ، أو يتقيد بالزمان بحيث تكون حركة الفلك منطبقة عليه ، أو يكر عليه الجديدان الليل والنهار ، أو تتصف ذاته العلية بالحوادث كالقدرة الحادثة والإرادة الحادثة والحركة أو السكون والبياض أو السواد أو نحو ذلك ، أو يتصف بالصغر بمعنى قلة الأجزاء ، أو بالكبر بمعنى كثرة الأجزاء ، فليس صغيرًا بمعنى قليل الأجزاء ولا كبيرًا بمعنى كثير الأجزاء وهذا لا ينافي أنه تعالى كبير في المرتبة والشرف . قال اللَّه تعالى : ﴿ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [ الرعد : ٩] . أو يتصف بالأغراض في الأفعال أو الأحكام فليس فعله كإيجاد زيد لغرض من الأغراض أي : مصلحة تبعثه على ذلك الفعل ، فلا ينافي أنه لحكمة ، وإلا لكان عبثًا وهو مستحيل في حقه تعالى ، وليس حكمه كإيجابه الصَّلاة علينا لغرض من الأغراض أي مصلحة تبعثه على ذلك الحكم ، فلا ينافي أنه لحكمة كما علمت ، فصور المماثلة عشرة . ويستحيل عليه أيضًا أن لا يكون قائمًا بنفسه بأن يكون صفة يقوم بمحل أو يحتاج إلى مخصص ، وهذا ضد القيام بالنفس . وأن لا يكون واحدًا بأن يكون مركبًا في ذاته أو يكون له مماثل في ذاته ، أو يكون في صفاته تعدد من نوع واحد كقدرتين وإرادتين وهكذا . أو يكون لأحد صفة كصفته تعالى أو يكون معه في الوجود مؤثر في فعل من الأفعال ، وهذا كله ضد الوحدانية . وأن يكون عاجرًا عن ممكن ما ، وهذا ضد القدرة . وأن يوجد شيئًا من العالم مع كراهته لوجوده ، أو يعدم شيئًا مع كراهته لعدمه : أي عدم إرادته له ، أو مع الذهول أو الغفلة ، فالذهول : ذهاب الشيء من الحافظة والمدركة أو من أحدهما ، والأول نسيان والثاني سهو . وأما الغفلة فهي السهو ، أو مع التعليل بأن يكون الباري علة تنشأ عنه الخلائق من غير اختيار ولا توقف على وجود شرط وانتفاء مانع كحركة الخاتم فأنها نشأت عند القائلين بالتعليل عن حركة الأصبع ، فعندهم حركة الأصبع علة في حركة الخاتم .

ونحن نقول : الخالق لحركة الأصبع ولحركة الخاتم هو اللَّه تعالى من غير تأثير لحركة

 <sup>(</sup>١) الموهوم: توهم الشيء: تخيله وتمثله ، كان في الوجود أو لم يكن ، والوهم مخاطرات القلب والجمع أوهام ، أوهمت في كذا أي غلطت .

والوَهَم : الغلط وزنًا ومعنى ، والوَهُم : إدراك الطرف المرجوح . ( انظر : اللسان ( وهم ) ٤٩٣٤ ) .

الإصبع في حركة الخاتم . أو مع الطبع بأن يكون الباري طبيعة تنشأ عنه الخلائق من غير اختيار مع التوقف على وجود الشروط وانتفاء الموانع كالنار فإنها تؤثر بطبعها عندهم في الإحراق مع وجود شرط المماسة وانتفاء مانع البلل .

ونحن نقول: المؤثر في الإحراق هو الله تعالى ، ولا تأثير للنار أصلًا ، وهذا كله ضد الإرادة . والجهل وما في معناه كالظن والشك والوهم والنوم ، وهذا ضد العلم ، والموت وهو ضد الحياة ، والبُكم النفسي وهو ضد الكلام والعمى وهو ضد البصر ، وكونه عاجرًا ... إلى آخرها على القول بالأحوال .

[ ٢٨٤] وقوله: (كالكون في الجهات) أي: ككونه تعالى في جهة من الجهات الجهة، حكم السب ؛ وهذا مثال من أمثلة المماثلة للحوادث. ويقاس عليه باقي أمثلة المماثلة بل وباقي صور المستحيل، كما أشار إليه المصنف بالكاف. واعلم

أن معتقد الجهة لا يكفر كما قاله العز بن عبد السلام ، وقيده النووي : بكونه من العامة ، وابن أبي جمرة (١) بعسر فهم نفيها ، وفصّل بعضهم فقال : إن اعتقد جهة العلق لم يكفر ، لأن جهة العلو فيها شرف رفعة في الجملة وإن اعتقد جهة السفل كفر ، لأن جهة السفل خسة ودناءة .

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن سعد بن سعيد الأزدي الأندلسي أبو محمد ، من العلماء بالحديث ، مالكي توفي بمصر سنة ٩٥هـ ، من مصنفاته : جمع النهاية اختصر به صحيح البخاري ، وبهجة النفوس ، المرائي الحسان . (انظر : الأعلام ٨٩/٤ ) .

المفاضلة بين

الغني الشاكر

## إيجاًدًا اعْدَامًا كَرَزْقِهِ الْغِنَى[ ٢٨٥ - ٢٨٧] ٤٤ – وَجَائز في حَقّهِ مَا أَمْكَنَا

[ ٢٨٥ ] قوله : ( وجائز في حقه ... ) إلخ لما فرغ من الكلام على الواجب والمستحيل شرع يتكلم على الجائز الذي هو ثاني الأقسام الثلاثة في الإجمال ، وإنما أخره في التفصيل لما مر آنفًا من طول الكلام عليه ، و «جائز » خبر مقدم ، و «ما أمكنا » مبتدأ مؤخر ، وألف «أمكنا » للإطلاق ، و « إيجادًا » و «إعدامًا » تمييزان محولان عن المضاف الذي كان مبتدأ في الأصل ، والتقدير : وإيجاد ما أمكن وإعدامه جائز كل منهما في حقه تعالى .

فإن قيل : إن هذا الإخبار لا فائدة له ، لأن الجائز هو الممكن ، والممكن هو الجائز ، فكأنه قال : الجائز جائز أو الممكن ممكن . أجيب بأن التمييز أعني «إيجادًا وإعدامًا » يدفع عدم فائدته ، لأنه تمييز محول عن المضاف الذي كان مبتدأ في الأصل ، والتقدير : وإيجاد الممكن وإعدامه جائز كل منهما في حقه تعالى كما تقدم . وقد أشار الشارح إلى هذا بقوله : أي : فعل كل ممكن وتركه فإنه قّدر ذلك أخذًا من قوله «إيجادًا إعدامًا » وإلا فلا حاجة للتقدير مع التمييز . واعترض بأن الفعل والترك كل منهما ممكن ، فيعود الإشكال . وأجيب بأن المغايرة اللفظية القوية كافية ، إذ ربما يتوهم أن صفة الفعل أو الترك الوجوب بخلاف الجائز والممكن ، فإن مغايرتهما غير قوية . ويدفع أصل الإشكال بأن المبتدأ هو الممكن في ذاته ، والخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فهو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بوجوب بعض المكنات عليه تعالى ، فإنهم قالوا بوجوب الصلاح والأصلح عليه تعالى ، وخلافًا للبراهمة في قولهم باستحالة إرسال الرسل مع أنه من المكنات ، وهذه فائدة معتبرة ، أفاده العلامة الأمير والعلامة الشنواني .

[ ٢٨٦] قوله: (كرزقه الغني) هذا مثال لفعل الممكن ، ومثال تركه عدم رزقه إياه ، والرزق بفتح الراء مصدر ، وأما بالكسر فاسم للمرزوق به ، والضمير عائد على الله ، والإضافة في «رزَّقه » من إضافة المصدر لفاعله والمفعول الأول محذوف، والغني مفعوله الثاني، والتقدير: كرزق اللَّه العبد الغني وهو بالكسر ، وبالقصر ضد الفقر ، فهو كثرة الأموال ، وأما بالكسر وبالمد فهو إنشاء الشعر وبالمدّ مع الفتح : النفع ، وأما بالفتح والقصر وكذلك بالضم فلم يسمع .

( فائدة ) الغنى الشاكر وهو من لا يبقى من المال الحلال الذي يدخل عليه [ ۲۸۷] إلا ما يحتاج إليه أو يرصده لأحوج منه أفضل عند الجمهور من الفقير الصابر ، ومحل الخلاف فيما إذا قام الغني بجميع وظائف الغني من والفقير الصابر البذل، والإحسان والمواساة وأداء حقوق المال وشكر الملك الديان، وقام

الفقير بجميع وظائف الفقر من الرضا والصبر والقناعة . وقيل : الفقير الصابر هو الذي يلتذ بفقره كما يلتذ الغني بغناه ، اهـ . شنواني .

## ٥٤ - فَخَالِق لَعَبْدهِ وَمَا عَمِلْ مُؤَفِّق لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَصِلْ [ ٢٩٨ - ٢٩٨]

[ ٢٨٨] قوله: (فخالق ...) إلخ هذا تفريع على ما علم مما تقدم من انفراده تعالى بالإيجاد فالفاء للتفريع ، ويصح أن تكون فاء الفصيحة لكونها أفصحت عن شرط محذوف ، والتقدير: إذا ثبت وجود انفراده تعالى بالإيجاد فخالق ... الخ ، و «خالق» خبر لمبتدأ محذوف ، والأصل: فالله خالق ... الخ ، وهذا يسمى عند العارفين بوحدة الأفعال ، ومنها يعلم بطلان دعوى أن شيئًا يؤثر بطبعه أو بقوة فيه ، فمن اعتقد أن الأسباب العادية كالنار والسكين والأكل والشرب تؤثر في مسبباتها كالحرق والقطع والشبع والري بطبعها وذاتها فهو كافر بالإجماع ، أو بقوة خلقها الله فيها ففي كفره قولان ، والأصح أنه ليس بكافر بل فاسق مبتدع ، ومثل القائلين بذلك المعتزلة القائلون بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية بقدرة خلقها الله فيه ، فالأصح عدم كفرهم .

[ ٢٨٩] ومن اعتقد أن المؤثر هو الله لكن جعل بين الأسباب ومسبباتها تلازمًا عقليًا بحيث لا يصح تخلفها فهو جاهل ، وربما جره ذلك إلى الكفر ، فإنه قد ينكر معجزات الأنبياء لكونها على خلاف العادة . ومن اعتقد أن المؤثر هو الله وجعل بين الأسباب والمسببات تلازمًا عاديًّا بحيث يصح تخلفها فهو المؤمن الناجي إن شاء الله تعالى ، فالفرق في ذلك أربعة كما يؤخذ من كتب السنوسي .

[ ۲۹۱] قوله: ( وما عمل) معطوف على عبده ، و «ما » مصدرية ، فيؤول الفعل بعدها بمصدر ، والتقدير : فخالق لعبده ولعمله . ويحتمل أن تكون موصولة و «عمل »صلة والعائد محذوف ، وعليه فالتقدير : فخالق لعبده وعمله ، والأول أولى ، لأنه لا حذف عليه والأصل عدم الحذف ، ويجري الاحتمالان المذكوران في قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُم وَمَا نَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات : ٩٦] وفي ذلك رد على المعتزلة في قولهم بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية . وأما الأفعال الاضطرارية كحركة المرتعش فهي مخلوقة لله تعالى اتفاقاً .

[ ٢٩٢] | والحاصل أن الناس بعد اتفاقهم على أن اللَّه خالق للعباد ولأفعالهم خلق افعال الاضطرارية اختلفوا في أفعالهم الاختيارية ، فنحن نقول : إن اللَّه خالق لها العباد المعتزلة يقولون : إن العبد خالق لها بقدرة خلقها اللَّه فيه ، ونقل

عن الأستاذ أنها بالقدرتين : أي قدرته تعالى وقدرة العبد ، وفيه أن القدرة القديمة لا شريك لها ولا معين . ونقل عن القاضي أن قدرة العبد أثرت في فعله لوصفه بالطاعة أو المعصية ، قلنا هذا تابع للأمر والنهي ، واضطرب النقل عن إمام الحرمين (١) ، فمما نقل عنه : أنه لو لم تكن قدرة العبد مؤثرة لكانت عجرًا .

[ ٢٩٣ ] والذي نعتقده كما قاله السنوسي : تنزيه هؤلاء الأثمة عن مخالفة مشهور أهل السنة ، فهذه الأقوال لم تصح عنهم ، وربما هجس لبعض القاصرين على أن من حجة العبد أن يقول للَّه : لم تعذبني والكل فعلك ، وهذه مردودة بأنه لا يتوجه عليه تعالى من غيره سؤال . قال تعالى : ﴿ لَا يُشْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [ الأنبياء : ٢٣ ] . وكيف يكون للعبد حجة وللَّه الحجة البالغة ، فلا يسعنا إلا التسليم المحض . ومع أن الفعل خيره وشره للَّه ، فالأدب أن لا ينسب له إلا الحسن فينسب الخير للَّه والشر للنفس كسبًا ، وإن كان منسوبًا للَّه إيجادًا . قال تعالى : ﴿ مَّا أَصَالِكَ مِنْ حَسَنَتِم فَينَ اللَّهِ وَمَا أَصَالِكَ مِن سَيِّئَتُم فَين نَّفْسِكُ ﴾ [ النساء : ٧٩ ] . أي : كسبًا كما يفسره قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ [ الشورى : ٣٠ ] . وأما قوله تعالى : ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ [ النساء : ٧٨ ] . فرجوع للحقيقة ، وانظر إلى أدب الخضر الطَّيْعِين حيث قال : ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغُمَا أَشُدُّهُمَا ﴾ [الكهف: ٨٢] . وقال: ﴿ فَأَرْدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ [الكهف: ٧٩] وتأمل قول إبراهيم الخليل

<sup>(</sup>١) توضيح الإشكال في مسألة الاضطراب : الناظر إلى جهة العبد فقط يرى : أن له إرادة واختيارًا وقدرةً على فعله فهو أمر محسوس مشاهد ولا إشكال في وصفه .

ومن نظر إلى صفات اللَّه تعالى فقط فإن اللَّه على كل شيءٍ قدير هو خالق لعبده وما عمل ولا إشكال أيضًا في تصور ذلك و لا في تصديقه .

وَالْإِشْكَالَ يَتْأَتَّى عَنْدَ دَرَاسَةَ مَشْكَلَة ثَالِثَة بِينَ الْأُمْرِينَ ( قَدْرَةَ اللَّه ، وقدرة العبد ) حيث يترتب على ترجيح الجانب الإلهي تصور الظلم في حقه تعالى .

أو ترجيح الجانب المخلوقي ( البشري ) تصور الشرك .

وهنا اضطربت أقوال الناس. أما ما ورد عن أثمة أهل السنة كالأستاذ والقاضي والإمام فهو منزل على المسألة الأولى والثانية وليست الثالثة ، وأعدل الأقوال في الثالثة الوقف أو كلام أهل السنة . لأن العلاقة بين القديم والحادث مما لا قدرة للعبد الإحاطة بها وقد قال النبي ، « إذا ذكر القدر فأمسكوا » وقال تعالى : ﴿ مَا لَيْسَ لَكَ يِدِ. عِلَمُّ ﴾ وقيل في هذا الباب : « هذا أخفى من كسب الأشعري من وثبة النظام » .

عليه الصلاة السلام ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِي فَهُوَ يَهُدِينِ ۞ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ۞ وَإِذَا مَرِضْتُ ﴾ [الشعراء: ٧٨] . فلم يقل أمرضني تأدبًا ، وإلا فالكل من الله تعالى .

[ ۲۹٤] قوله: (موفق) معطوف على « خالق » بحرف عطف مقدر ، كما أشار التوفيق: الله الشارح حيث قال: « وموفق » فقدر حرف العطف « وموفق » مأخوذ معناه من التوفيق ، وهو لغة: التأليف بين الأشياء ، وشرعًا: خلق قدرة الطاعة

في العبد ، وهل يحتاج لقولهم : وتسهيل سبيل الخير إليه ، أو قولهم : والداعية إليها : أي الميل النفساني إلى الطاعة ، أو لا يحتاج لذلك ، خلاف مبني على الخلاف في تفسير قدرة الطاعة ، ففسرها إمام الحرمين بسلامة الأسباب والآلات .

7 و ٢٩٥ ] المراد من الأسباب: الأشياء التي تكون حاملة على الفعل، والمراد من الآلات الأشياء التي يحصل بها الإعانة على الفعل ، فالماء الذي يتوضأ به من الأسباب العرفية للصلاة ، والأعضاء التي تحاول بها الطاعة آلات لها ، وعلى هذا التفسير فيحتاج لما ذكر لإخراج الكافر فإنه ليس موفقًا ، مع أن اللَّه خلق فيه قدرة الطاعة بالمعنى السابق. وفسرها الأشعري بالعرض المقارن للطاعة ، وعلى هذا التفسير فلا يحتاج لما ذكر ، لأن الكافر خارج من أول الأمر ، إذ لم يخلق اللَّه فيه قدرة الطاعة بهذا المعنى ، وأورد عليه أن الشخص مكلف قبل الطاعة ، مع أنه قبلها على كلامه ليس فيه قدرة ، فيلزم عليه تكليف العاجز وهو ممنوع . وأجيب بأنه قادر بالقوة القريبة لما اتصف به من سلامة الأسباب والآلات وهذا بناء على ما قاله الأشعري من أن العرض كالبياض لا يبقى زمانين ، بل العرض في هذا الزمان غير العرض في الزمان الذي قبله ، وهكذا ، فيكون كالماء الجاري . والحق أن العرض يبقى زمانين ، وعليه فلا مانع من تقدم القدرة على الطاعة عنها ، فتحصل من ذلك أن في التوفيق قولين ، القول الأول : أنه خلق قدرة الطاعة في العبد وتسهيل سبيل الخير إليها أو الداعية إليها ، وفي بعض العبارات : خلق الطاعة نفسها ، وهو ظاهر. والقول الثاني : أنه خلق قدرة الطاعة في العبد. وهذان القولان مبنيان على القولين في تفسير قدرة الطاعة ، واقتصارهم على إخراج الكافر يقتضي أن المؤمن العاصي موفق وهو الحق ، خلافًا لمن قال : الموفق لا يعصى ، إذ لا قدرة له على المعصية ، كما أن المخذول لا يطيع ؛ إذ لا قدرة له على الطاعة . ولك أن تقول : الموفق لا يعصي من حيث ما وفق فيه والمخذول لا يطيع من حيث ما خذل فيه . [ ٢٩٦ ] وقد سئل الجنيد : أيعصي الولي ، فأطرق ثم رفع رأسه وقال : ﴿ وَكَانَ أَمْرُ

ٱللَّهِ قَدَرًا مُّقَدُورًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٨ ] .

[ ۲۹۷ ] ومن كلام ابن الفارض (١) :

من ذا الذي ما ساء قط ومن له الحسنى فقط فأجابه الهاتف بقوله:

محمد السهادي الذي عليه جبريل هبط [ ٢٩٨ ] قوله: (لمن أراد أن يصل) أي: للذي أراد وصوله لرضاه ومحبته فأن والفعل في تأويل مصدر مفعول: أراد، والجار والمجرور متعلق بموفق، وضمير أراد عائد على « من » فالمعنى أن الله موفق للشخص الذي أراد الله أن يصل لرضاه ومحبته له.

<sup>(</sup>١) هو : عمر بن علي بن رشد أبو حفص أبو القاسم شرف الدين ، أشعر المتصوفين ويلقب بسلطان العاشقين ، اشتغل بفقه الشافعية ، وأخذ الحديث عن ابن عساكر ، وأخذ عنه الحافظ المنذري ، وغيره ، توفي سنة ٦٣٢ هـ (انظر : وفيات الأعيان ٣٨٣/١ ، وشذرات الذهب ١٤٩/٥ -- ١٥٣ ، والأعلام ٥٥/٥ ) .

٤٦ - وَخَاذِل لَمْ أَرَادَ بُعْدَهُ وَمُنْجِز لَمْ أَرَادَ وَعْدَهُ [٢٩٩ - ٣٠٥]

[ ٢٩٩ ] وقوله : (وخاذل ) من الخذلان ، ومعناه لغة : ترك النصرة والإعانة ، وشرعًا : خلق المعصية في العبد والداعية إليها ، أو خلق قدرة المعصية على الرأيين في التوفيق .

[ ٣٠٠ ] وقوله : ( لمن أراد بعده ) أي : للذي أراد بعده عن رضاه ومحبته كما تقدم نظيره .

[ ٣٠١] قوله: (ومنجز لمن أراد وعده) أي: ومعطي للذي أراد به خيرًا ما وعده به على لسان نبيه أو في كتابه ، فمفعول « أراد » محذوف و « وعده » مفعول « منجز » والمراد به الموعود به .

[ ٣٠٢] وأشار المصنف بذلك إلى أن وعد الله المؤمنين الجنة لا يتخلف شرعًا قطعًا لقوله تعالى : ﴿ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعَدَوْ ﴾ [ الحج : ٤٧] . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ [ الرعد : ٣١] أي : الوعد كما قاله بعض المفسرين ، فلو تخلف إعطاء الموعود به لزم الكذب والسفه والخلف ، واللازم باطل فكذا الملزوم ، فالخلف في الوعد نقص يجب تنزيه اللَّه عنه ، وهذا متفق عليه عند الأشاعرة والماتريدية .

[ ٣٠٣] وأما الوعيد فيجوز الخلف فيه عند الأشاعرة (١) ، لأن الخلف فيه لا يُعد نقصًا بل يعد كرمًا يمتدح به ، كما يشير له قول الشاعر :

وإني وإن أوعدته أو وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي

[ ٣٠٤] حبره تعالى ، وقد قام الإجماع عن تنَرُّه خبره تعالى عن الكذب في خبره تعالى عن الكذب ، ومنها جبواز تبدل القول وقد قال تعالى : ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى ﴾ [ ق : ٢٩] . ومنها تخطفه تجويز عدم خلود الكفار في النار وهو خلاف ما قامت عليه الأدلة القطعية

من خلودهم فيها ، وأجيب عن الأول بأن الكريم إذا أخبر بالوعيد فاللائق بكرمه أن يبني إخباره به على المشيئة وإن لم يصرح بها ، فإذا قال الكريم : لأعذبن زيدًا مثلًا فنيته إن شئت ، بخلاف الوعد فإن اللائق بكرمه أن يبني إخباره به على الجزم ، قال ، « من وعده الله على عمل ثوابًا فهو منجز له ، ومن أوعده على عمل عقابًا فهو بالخيار إن شاء عذبه وإن شاء غفر له » (<sup>۱)</sup> وعن

<sup>(</sup>١) الراجح عدم تخلف الوعيد أيضا كقول الماتريدية .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو يعلى ( ٣٣١٦ ) والبزار كما في كشف الأستار ( ٣٢٣٥ ) وابن حجر في المطالب العالية
 (٢٩٨٨ ) والطبراني في الأوسط ( كما في مجمع الزوائد ٢١١/١٠ ) . عن أنس بن مالك ،

الثاني بأن الممنوع إنما هو تبديل القول في وعيد الكفار أو من لم يرد الله عنه عفوًا ، فالآية أعني قوله : ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ الدَّى ﴾ محمولة على ذلك . وعن الثالث بأن جواز تخلف الوعيد فيما إذا كان واردًا فيما يجوز العفو عنه فلا ينافي خلود الكفار في النار فإنه لا يجوز العفو عن الكفر . قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهً ﴾ [ النساء : ٤٨ ] . وهذه الآية مقيدة لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ اللّهِ يَعْفِرُ الرّب : ٥٣ ] .

[ ٣٠٥] وذهبت الماتريدية إلى أنه يمتنع تخلف الوعيد كما يمتنع تخلف الوعد ، ولا يرد على ذلك أن الوعيد ، يتخلف في المؤمن المغفور له ، لأن الآيات الواردة بعموم الوعيد مخرج منها المؤمن المغفور له . أما غير المغفور له فلابد من نفوذ الوعيد فيه ، فقولهم : لابد من إنفاذ الوعيد ولو في واحد الآتي في قوله .

وواجب تعذيب بعض ارتكب كبيرة .... إلى آخره إنما يظهر على كلام الماتريدية ، وينبني على الخلاف بين الأشاعرة والماتريدية أنه يصح

على قول الأشاعرة أن تقول: اللَّهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم، ولا يصح ذلك على كلام الماتريدية، فظهر أن الخلاف حقيقي وإن جعله بعضهم لفظيًّا فتدبر.

٧٤ - فَوْرُ السَّعِيد عِنْدَهُ في الأَزَلِ كَذَا الشقي ثُمَّ لَمْ يَنْتَقِلِ ٣٠٦ - ٣١٢]

[ ٣٠٦] قوله: (فوز السعيد عنده في الأزل) «فوز » مبتدأ ، و « في الأزل » متعلق بمحذوف خبر ، والظرف المضاف للضمير العائد على الله تعالى متعلق بمحذوف حال ، والتقدير: فوز السعيد مقدر في الأزل حال كونه سابقًا عنده تعالى ، أي: في علمه ، فالمراد من العندية: العلم . والفوز: النجاة والظفر بالخير ، كما في القاموس . والأزل: عبارة عن عدم الأولية ، أو عن استمرار الوجود في أزمنة مقدرة الأزل: غير متناهية من جانب الماضي ، وإنما قلنا « مقدرة » لأنه لا أزمنة في تعريفه الأزل، فهي مقدرة لا محققة .

[ ٣٠٨ ] وقوله: (كذا الشقي) أي: شقاؤه عنده في الأزل مثل فوز السعيد، فليس كل من فوز السعيد وشقاء الشقي باعتبار الوصف القائم به في الحال من الإيمان في الأول والكفر في الثاني، بل باعتبار ما سبق أزلًا في علمه تعالى.

[ ٣٠٩] وقوله: ( ثم لم ينتقل ) أي: لم يتحول كل واحد من السعيد والشقي عما سبق أزلًا في علمه تعالى ، فالسعيد لا ينقلب شقيًّا وبالعكس ، وإلا لزم انقلاب العلم جهلًا وهو بديهي الاستحالة .

[ ٣١٠] فالسعادة والشقاوة مقدرتان في الأزل لا يتغيران ولا يتبدلان ، لأن السعادة : هي الموت على الإيمان باعتبار تعلق علم الله أزلًا بذلك ، والشقاء: والشقاء: هي الموت على الكفر بذلك الاعتبار ، فالحاتمة تدل على تعريفهما السابقة ، فإن ختم له بالإيمان دل على أنه في الأزل كان من السعداء وإن

تقدمه كفر وإن ختم له بالكفر دل على أنه في الأزل كان من الأشقياء وإن تقدمه إيمان كما يدل له حديث الصحيحين «إن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها ، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها » (١) وخوف العامة من الحاتمة ، وخوف الحاصة من السابقة ، وهو أشد ، وإن تلازما ، هذا ما ذهب إليه الأشاعرة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٧٤٥٤ ) ، ومسلم ( ٣٦٤٣ ) عن عبد الله بن مسعود ﷺ .

الخلاف في

[ ٣١١] | وذهبت الماتريدية إلى أن السعادة هي الإيمان في الحال ، والشقاوة هي الكفر كذلك ، فالسعيد هو المؤمن في الحال وإذا مات على الكفر فقد هول القائل انقلب شقيًا بعد أن كان سعيدًا ، والشقى هو الكافر في الحال وإذا مات أنا مؤمن على الإيمان فقد انقلب سعيدًا بعد أن كان شقيًا ، ويترتب على الخلاف

بين الأشاعرة والماتريدية أنه يصح أن تقول: أنا مؤمن إن شاء الله على قول الأشاعرة ، أنه لا يصح ذلك على الثاني .

وحكى بعضهم في ذلك خلافًا على غير هذا الوجه حيث قال : جوزه الشافعي ، ومنعه مالك وأبو حنيفة ، وقال بعض أتباع مالك بوجوبه وذلك إن لم يرد الشك أو التبرك ، وإلا امتنع في الأول إجماعا ، وجاز في الثاني كذلك ، وقد نظم بعض الأفاضل حاصل هذا فقال:

> من قال إنى مؤمن يمنع من وذا لمالك وبعض تابعيه ومثل ما لمالك للحنفي وامنعه إجماعًا إذا أراد به كعدم المنع إذا به يراد فالخلف حيث لم يرد شكا ولا

مقاله « إن شاء ربي » يا فطنْ يوجب أن يقول هذا يا نبيه والشافعي جوّز هذا فاعرف الشك في إيمانه يا منتبه تبرك بذكر خالق العباد تبركًا فكن بذا محتفلًا

[ ٣١٢ ] وبالجملة فالخلاف بين الأشاعرة والماتريدية لفظي ، لأنهم اختلفوا في المراد من لفظ السعادة ولفظ الشقاوة مع الاتفاق في الأحكام .

## ٤٨ - وَعِنْدَنَا لِلْعَبْدِ كَسْبٌ كُلِّفَا وَلَمْ يَكُنْ مُؤَثِّرًا فَلْتَعْرِفَا [٣١٩ - ٣١٩]

كسب العبد اختلاف المذاهب

[ ٣١٣ ] | قوله : ( وعندنا ... ) إلخ الظرف متعلق بالنسبة بين المبتدأ وهو « كسب » والخبر وهو الجار والمجرور ، والضمير في « عندنا » لأهل السنة والحق ، بخلاف الجبرية والمعتزلة المردود عليهما فيما سيأتي . وقد أشار المصنف في في كسب العبد الماتن إلى أن في هذه المسألة ثلاثة مذاهب ، مذهب أهل السنة : وهو أنه

ليس للعبد في أفعاله الاختيارية إلا الكسب ، فليس مجبورًا كما تقول الجبرية ، وليس خالقًا لها كما تقول المعتزلة .

ومذهب الجبرية : وهو أن العبد ليس له كسب بل هو مجبور أي : مقهور كالريشة المعلقة في الهواء تقلبها الرياح كيف شاءت.

ومذهب المعتزلة : وهو أن العبد خالق لأفعاله الاختيارية بقدرة خلقها الله فيه ، ولقولهم بقدرة خلقها اللَّه فيه لم يكفروا ، على الأصح ، فالجبرية أفرطوا ، والمعتزلة فرَّطوا ، وتوسط أهل السنة ، وخير الأمور أوساطها . فخرج مذهبهم من بين فرث ودم لبنًا خالصًا سائغًا للشاربين.

[ ٣١٤ ] فإن قيل : قد قام البرهان على وجوب استقلاله تعالى بالأفعال ، والمقدور الواحد لا يدخل تحت قدرتين كما يستلزمه إثباتكم للعبد كسبًا ، أجيب بأنه لما ثبت بالبرهان أن الخالق هو اللَّه سبحانه وتعالى ، وبالضرورة أن لقدرة العبد مدخلًا في بعض الأفعال كحركة البطش ، دون البعض كحركة الارتعاش ، احتجنا في التخلص عن هذا المضيق بأن اللَّه تعالى خالق للفعل ، لكن للعبد في الاختياري منه كسب ، والمقدور الواحد يدخل تحت قدرتين بجهتين مختلفتين ، فيدخل تحت قدرة الله تعالى بجهة الخلق، وتحت قدرة العبد بجهة الكسب.

[ ٣١٥ ] قوله : (للعبد ) المراد به كل مخلوق يصدر عنه فعل اختياري . قال المصنف: فيشمل حنين الجذع بالمقدور ، ومشى الشجر ، وتسبيح الحصى . اهـ ، وهذا يقتضى أن مثل ذلك من محل الخلاف فلينظر .

٣١٦٦] وقوله: (كسب) هو تعلق القدرة الحادثة. وقيل: هو الإرادة الحادثة، الكسب ؛ ﴿ فَإِنَ الْأُمُورِ أُرْبِعَةَ : إرادة سابقة وقدرة وفعل مقترنان . وارتباط بينهما ، تعريفه الفعلى تفسير الكسب بهذا الارتباط وهو تعلق القدرة بالمقدور ليس مخلوقًا ، لأنه من الأمور الاعتبارية ، وعلى تفسيره بالإرادة الحادثة يكون مخلوقًا ، وقد عرفوا

الكسب بتعريفين:

الأول: أنه ما يقع به المقدور من غير صحة انفراد القادر به: أي ارتباط وتعلق، أو إرادة على ما سبق من القولين يقع المقدور كالحركة متلبسًا ومصحوبًا به، من غير صحة كون القادر وهو العبد ينفرد بذلك المقدور بل ومن غير صحة المشاركة، إذ لا تأثير منه بوجه ما، وإنما له مجرد المقارنة والحالق الحق منفرد بعموم التأثير.

الثاني: أنه ما يقع به المقدور في محل قدرته: أي ارتباط وتعلق، أو إرادة، على ما مر من القولين يقع المقدور كالحركة متلبسًا ومصحوبًا به، حال كون هذا المقدور في محل قدرته كاليد.

[ ٣١٧] وقوله: (كلفا) ألفه للإطلاق، وهو مبني للمفعول، ونائب الفاعل ضمير يعود على العبد، والأصل: كلفه الله، أي: ألزمه ما فيه كلفة، أو طلب منه ما فيه كلفة على الخلاف في تفسير التكليف، ويفهم من إثبات الكسب الذي هو سبب في التكليف: رد مذهب الجبرية.

[ ٣١٨ ] قوله : ( ولم يكن مؤثرًا فلتعرفا ) هذه النسخة هي التي أصلحها المصنف كتيثة في المبيضة ، وهي أحسن من المتداولة التي كتبها أولًا في تأليفه وهي :

وعندنا للعبد كسب كلفا به ولكن لا يؤثر فاعرفا

ولما شرح هذا البيت شرح على النسخة المتداولة لغيبة النسخة التي أصلحها عنه ، ولذلك قال : وما منعني أن أشرح عليها إلا غيبة الأصل عني ، كما نبه على ذلك بطرة أصله : أي إلا غيبة الأصل المصلح عنه عند إرادته لشرح هذا البيت. ووجه الأحسنية : أنه لا محل للاستدراك فإنه يساق لدفع ما يتوهم ثبوته أو لإثبات ما يتوهم نفيه كما في قولهم : زيد جبان لكنه كريم ، وهنا لا قولهم : زيد شجاع لكنه ليس بكريم ، وكما في قولهم : زيد جبان لكنه كريم ، وهنا لا يتوهم ثبوت التأثير من التعبير بالكسب ، لأن اصطلاحهم أن الكسب لا تأثير فيه ، إلا أن يقال ربما يتوهم أنه يؤثر في مكسوبه ، وقد يقال : المتداولة أحسن لما فيها من التصريح بلفظ « به » والمعنى عليه ، ولو صرح به على النسخة المصححة لم يستقم الوزن ، نعم يحتاج إلى رجز المتداولة لتسكين راء يؤثر . والألف في قوله فلتعرفا أو فاعرفا بلال من نون التوكيد الخفيفة في الوقف ، وبالجملة فليس للعبد تأثير ما ، فهو مجبور باطنًا ، مختار ظاهرًا .

[ ٣١٩ ] فإن قيل : إذا كان مجبورًا باطنًا فلا معنى للاختيار الظاهري ، لأن اللَّه قد

علم وقوع الفعل ولابد وخلق في العبد القدرة عليه . وأجيب بأنه تعالى لا يُسأل عما يفعل ، ولذلك قال سيدي إبراهيم الدسوقي (١) : من نظر للخلق بعين الحقيقة عذرهم ومن نظر لهم بعين الشريعة مقتهم ، فالعبد مجبور في صورة مختار . والصوفية يشيرون للجبر كثيرًا وحاشاهم من الجبر الظاهري ، وإنما مرادهم الجبر الباطني ، ويفهم من نفي التأثير رد مذهب المعتزلة .

<sup>(</sup>١) هو : إبراهيم بن أبي المجد بن قريش بن محمد ، يتصل نسبه بالإمام الحسين السبط ، من كبار الصوفية توفي سنة ٦٧٦ هـ . له إكتاب الجواهر . ( انظر : الأعلام ٩/١ ٥ ) .

٤٩ - فَلَيْسَ مَجْبُورًا وَلا اخْتيَارًا وَلاَ اخْتيَارًا وَلاَ اخْتيَارًا و ٣٢٠]
 ٥٠ - فإن يُنْبُنَا فَبِمَحْضِ الفَضل وَإِنْ يُعَذِّبْ فَبِمَحض العَدْلِ [٣٣٥ - ٣٣٣]

[ ٣٢٠ ] قوله : ( فليس مجبورًا ... ) إلخ أي : إذا علمت أن للعبد كسبًا في أفعاله الاختيارية ، فاعتقد أن العبد ليس مجبورًا (١) .

[ ٣٢١] وقوله: (ولا اختيارًا) عطف تفسير لمعنى مجبورًا، فكأنه قال: أي لا اختيار له في صدور أفعاله عنه، وهو مسلط عليه النفي السابق، فالمراد أنه لا اختيار له. بل له اختيار، وغرض المصنف بذلك التصريح الرد على الجبرية في قولهم: إن العبد مجبور لا اختيار له في صدور جميع أفعاله عنه فهو كريشة معلقة في الهواء تميلها الرياح يمينًا وشمالًا.

قال شاعرهم موردًا على أهل السنة :

ما حيلة العبد والأقدار جارية ألقاه في اليم مكتوفًا وقال له وأجابه بعض أهل السنة بقوله :

عليه في كل حال أيها الرائي إياك إياك أن تبتل بالماء

> إن حفه اللطف لم يمسسه من بلل وإن يكن قدر المولى بغرقته

ولم يبال بتكتيف وإلقاء فهو الغريق ولو ألقى بصحراء

[ ٣٢٢ ] والواجب اعتقاده أن بعض أفعاله صادر باختياره والبعض الآخر باضطراره، لما يجده كل عاقل من الفرق الضروري بين حركة البطش وحركة المرتعش .

[ ٣٢٣ ] قوله : ( وليس كلًّا يفعل اختيارًا ) أي : وليس العبد يفعل كل فعل حال كون ذلك الفعل اختياريًا ، ف ( كلًّا ) مفعول لـ ( فعل ) مقدم عليه ويفعل بمعنى يخلق ، فالمعنى : ليس العبد يخلق كل فعل من أفعاله الاختيارية ، وظاهر ذلك أنه يخلق بعض أفعاله الاختيارية ، لأن القاعدة أنه إذا تقدمت أداة السلب على أداة العموم ، أفادت سلب العموم كما في قولهم : لم آخذ كل الدراهم ، مع أن المراد أنه لا يخلق فعلًا أبدًا ،

<sup>(</sup>١) قال الصاوي : قوله ( فليس مجبورا .... إلخ ) .

هذا شروع في الرد التزاما في العبارة الأولى ، فإن قوله : « وعندنا للعبد كسب كلفا ... رد على الجبرية ، وقوله : « ولم يكن مؤثر! » رد على المعتزلة ، لكن علماء هذا الفن يحبون زيادة الإفصاح . انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ٢٢٩ ، ٢٤٠ ) .

وقد يقال : قوله ( لم يكن مؤثرًا ) قرينة على المعنى المراد ، والقاعدة أغلبية لا كلية ، فالمراد هنا عموم السلب ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغْنَالِ فَخُورٍ ﴾ [لقمان : ١٨] .

[ ٣٢٤] وغرض المصنف بذلك التصريح الردِّ على المعتزلة في قولهم: إن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية ، وإنما صرح بالرد على كل من الجبرية والمعتزلة في هذا البيت مع فهم الرد على كل منهما من البيت قبله ، كما تقدم التنبيه عليه ، لأن القوم لا يكتفون في مقام رد المذاهب الفاسدة إلا بالتصريح .

[ ٣٢٥] قوله: (فإن يثبنا ...) إلخ مفرع على ما تقدم من وجوب انفراده تعالى بخلق أفعال العباد، وأنه ليس لهم فيها سوى الكسب، ووجه التفريع أنه لم يحصل منهم خير يستحقون به ثوابًا، ولا شر يستحقون به عقابًا، فالفاء للتفريع. ويصح أن تكون فاء الفصيحة، لأنها أفصحت عن شرط محذوف، والتقدير: إذا علمت انفراده تعالى بخلق أفعالنا خيرًا كانت أو شرًّا فإن يثبنا ... إلخ.

[ ٣٢٦] ( تنبيه ) اتفقوا على أن بني آدم مثابون ومعاقبون ، أما الملائكة فسيأتي الكلام في إثابتهم عند قول المصنف : ( بكل عبد حافظون وكلوا ) وأما الجن فقد اتفق العلماء على أن كافرهم معذب في الآخرة واختلف في مؤمنهم على أقوال . فقيل : إنهم كالإنس فيثابون على الطاعة ويعاقبون المخلاف في على المعصية . وقيل : لا ثواب لهم إلا النجاة من النار ، ثم يقال لهم : الشباتهم كونوا ترابًا كالبهائم . وقيل : يكونون في ربض الجنة يراهم الإنس من على الطاعة على الطاعة عكس ما كانوا عليه في الدنيا . وقيل : يكونون في

الأعراف. ذكره الجلال السيوطي مع ما يشهد لكل من الأحاديث اه. شنواني بتصرف.

[ ٣٢٨] قولهم: (فبمحض الفضل) أي: فإثابته لنا إنما هي بفضله المحض: أي الحالص، فالإضافة في كلامه من إضافة الصفة للموصوف. ومعنى الفضل المحض: الإعطاء عن اختيار كامل لا عن إيجاب، بحيث يثيبنا ولا اختيار له في الإثابة أبدًا لكونه علة تنشأ عنها معلولاتها من غير اختيار لها كما يقوله الحكماء، ولا عن وجوب بحيث تصير الإثابة مستحقة لازمة يقبح عليه تعالى تركها، فيثيبنا باختياره لكن مع الوجوب كما يقوله المعتزلة، فمذهب أهل السنة أن إثابته تعالى لنا بالفضل الخالص غير مشوبة بإيجاب ولا وجوب، فقولنا ( بالفضل) رد لكلام الحكماء، وقولنا ( الخالص)

رد لكلام المعتزلة .

[ ٣٢٩] ويدل لمذهب أهل السنة أن طاعات العبد وإن كثرت لا تفي بشكر بعض ما أنعم اللَّه عليه فكيف يتصور استحقاقه عوضًا عليها ؟ .

[ ٣٣٠] | قوله : ( وإن يعذب فبمحض العدل ) أي : وإن يعذبنا فتعذيبه إنما هو بالعدل المعدل: المحض أي: الخالص، فالإضافة في كلامه من إضافة الصفة للموصوف كما تعريفه في نظيره ، ومعنى العدل المحض (١) : وضع الشيء في محله من غير اعتراض

على الفاعل ، ضد الظلم الذي هو وضع الشيء في غير محله مع الاعتراض على فاعله .

[ ٣٣١] حكى عن الشيخ عفيف الدين الزاهد (٢) أنه كان بمصر ، فبلغه ما وقع ببغداد من القتل فإنه وقع السيف فيها أربعين يومًا فقُتل ألف ألف ، وعلقت النصاري المصاحف في أعناق الكلاب ، وجعلوا المساجد كنائس ، وألقوا كتب الأئمة في الدجلة حتى صارت كالجسر تمر الخيل عليها ، فأنكر الشيخ عفيف الدين ذلك وقال : يا رب كيف هذا وفيهم الأطفال ومن لا ذنب له ، فرأى في النوم رجلًا ومعه كتاب فأخذه فإذا فيه :

دع الاعتراض فما الأمر لك ولا الحكم في حركات الفلك ولا تسأل اللَّه عن فعله فمن خاض لجة بحر هلك

> 1 7 7 7 1 جواز تعذيب الطائع بفضله وإثابة العاصي بعدلته

وبالجملة فهو سبحانه وتعالى لا تنفعه طاعة ولا تضره معصية ، والكل بخلقه ، فليست الطاعة مستلزمة للثواب (٣) ، وليست المعصية مستلزمة للعقاب ، وإنما هما أمارتان تدلان على الثواب لمن أطاع والعقاب لمن عصى ، حتى لو عكس دلالاتها بأن قال : من أطاعني عذبته ، ومن عصاني أثبته لكان ذلك منه حسنًا ، فلا حرج عليه ، لا يُسأل عما يفعل ، وهذا كله

(١) وصف العدل بأنه محض لبيان الواقع ، لأن عدل الله لا يكون إلا محضًا . وقوله : « معنى العدل المحض » الأولى إسقاط « المحض » لأن ما ذكره معنى للعدل بقطع النظر عن كونه محضًا ، وعبارة المصنف في شرحه : ومعنى العدل ، لم يذكر لفظ المحض ، والمقصود بقول المصنف ﴿ وإن يعذب فبمحض العدل ﴾ الرد على المعتزلة في قولهم بوجوب تعذيب العاصى لقولهم بوجوب إثابة الطائع ، وبنوا ذلك على قاعدتهم من أن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية التي منها الطاعة والمعصية ، وأما أهل السنة فقاعدتهم أن اللَّه هو الخالق للأفعال كلها ومنها الطاعة والمعصية وبنوا على ذلك أن الإثابة بالفضل والتعذيب بالعدل وليسا واجبين عليه تعالى . (٢) هو : سليمان بن على بن عبد اللَّه التلمساني ، عفيف الدين اليافعي ، مشارك في الأدب والنحو واللغة ، وله تصانيف منها شرح مواقف النفزي ، وشرح فصوص ابن عربي ، توفي سنة ٦٩٠ هـ . ( انظر : الأعلام ١٣٠/٣ ) . (٣) .. إلخ » أي أن الطاعة لا توجب على الله إتابة ، وكذا المعصية لا توجب على الله عقابًا ، وهذا هو عين ما في المتن .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد بحسب المسرع (١) فلا يجوز خلف الوعد ، لأنه سفه وهو يستحيل عليه تعالى . وأما الوعيد فيجوز الخلف فيه لأنه كرم وفضل ، كما تقدم تحقيق ذلك .

<sup>(</sup>١) وقوله ٥ وأما بحسب الشرع ... إلخ ٥ تلخص في أول كلامه إلى آخره أن تعذيب المطيع جائز عقلًا أي بالنظر إلى الدليل العقلي ، وهو ٥ أنه لم يخلق الطاعة حتى يستحق عليها ثوابًا ٥، ممتنع شرعًا لأن فيه خلف الوعد وهو نقص ، والنقص على الله تعالى محال . وأما إثابة العاصي فهو جائز : أي بالدليل العقلي ، وهو أنه لم يخلق المعصية حتى يستحق عليها عقابًا ، وكذا شرعًا لأن خلف الوعيد جائز شرعًا ، وهو صادق بالإثابة .

٥١ - وقَوْلَهُم إِن الصّلاحَ وَاجِبُ عَلَيهِ زُورِ مَا عَلَيهِ وَاجِبُ [٣٣٩ - ٣٣٩]

[ ٣٣٣ ] قوله : (وقولهم .... ) إلخ هذا علم مما تقدم من أنه يجوز في حقه تعالى كل ممكن وتركه ، لكن لما كان خطر الجهل في هذا الفن عظيمًا لم يكتف فيه إلا بالتصريح . و (قولهم ) مبتدأ وخبره (زور ) والضمير عائد على المعتزلة وإن لم يتقدم لهم ذكر لشهرة هذا المذهب عنهم ، وجملة قوله : (إن الصلاح واجب عليه ) مقول (قولهم ) .

[ ٣٣٤] الفساد كالإيمان في مقابلة الكفر ، فيقولون : إذا كان هناك أمران أحدهما والأصلح الصلاح منهما دون الفساد ،

والثانية وجوب الأصلح ، والمراد به ما قابل الصلاح ككونه في أعلى الجنان مقابلة كونه أسفلها ، فيقولون : إذا كان هناك أمران أحدهما صلاح والآخر أصلح منه وجب على الله أن يفعل الأصلح منهما دون الصلاح ، والمصنف تكلم في إبطال مذهبهم على الأولى دون الثانية ، لأن الصلاح أعم من الأصلح ، وإذا بطل الأعم بطل الأخص ، وفي كلام المصنف إجمال في نسبة القول بذلك إليهم لعدم تعلق غرضه بمذهبهم ، وإنما غرضه الرد عليهم .

والحاصل أنهم قالوا بوجوب الصلاح والأصلح عليه تعالى ، فذهب ثم احتلفوا معتزلة بغداد إلى أنه يجب على الله تعالى مراعاة الصلاح والأصلح لعباده في الدين والدنيا ، وذهب معتزلة البصرة إلى أنه يجب عليه تعالى مراعاة الصلاح والأصلح لهم في الدين فقط ، ثم اختلفوا أيضًا في المراد بالأصلح ، فعند البغدادية : الأوفق في الحكمة والتدبير ، وعند البصرية الأنفع .

[ ٣٣٥ ] الأصلح : تعريفه عـنـد المعتزلة

[ ٣٣٦] وهذه المسألة كانت سببًا لافتراق الشيخ أبي الحسن الأشعري من شيخه أبي هاشم الجبائي. فإن أبا الحسن سأل الجبائي في درسه وقال: ما تقول في ثلاثة إخوة أي مثلًا مات أحدهم كبيرًا مطيعًا ، والآخر كبيرًا عاصيًا ، والثالث صغيرًا ، فقال الجبائي: الأول يثاب بالجنة ، والثاني يعاقب بالنار ، والثالث لا يثاب ولا يعاقب ، فقال له الأشعري: فإن قال الثالث يا رب لِمَ أمتني صغيرًا وما أبقيتني فأطيعك فأدخل الجنة ، ماذا يقول الرب ، فقال الجبائي : يقول الرب إني أعلم أنك لو كبرت عصيت فتدخل النار فكان الأصلح لك أن تموت صغيرًا ، فقال الأشعري: فإن قال الثاني يا رب لِمَ لم تمتني صغيرًا فلا أدخل النار ، ماذا يقول الرب ، فبهت الجبائي فترك الأشعري مذهبه واشتغل هو وأتباعه بإبطال ما ذهبت إليه المعتزلة ، وإثبات ما وردت به السنة ومضى عليه

الجماعة ، فلذلك سموا بأهل السنة والجماعة .

[ ٣٣٧ ] قوله: ( زور ) أي: مزين الظاهر فاسد الباطن، ويصح تفسيره من أول الأمر بالباطل، وإنما كان مزين الظاهر للتعبير عنه بالصلاح والأصلح، وإلا فهو من أسمج المذاهب، وإنما كان فاسد الباطن لأنه لو وجب عليه تعالى الصلاح والأصلح لعباده لما خلق الكافر الفقير المعذب في الدنيا بالفقر، وفي الآخرة بالعذاب الأليم المخلد، لأن الأصلح له عدم خلقه، وإن خلق فالأصلح له إماتته صغيرًا أو سلب عقله قبل التكليف.

[  $\mbox{PWN}$  ] وحكي أن الحافظ ابن حجر مر يومًا بالسوق في موكب عظيم وهيئة جميلة ، فهجم عليه يهودي يبيع الزيت الحار وأثوابه ملطخة بالزيت وهو في غاية الرثاثة والبشاعة ، فقبض على لجام بغلته وقال له : يا شيخ الإسلام تزعم أن نبيكم قال : « الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر » (١) فأي سجن أنت فيه ، وأي جنة أنا فيها ، فقال : أنا بالنسبة لما أعده الله لي في الآخرة من النعيم كأني الآن في السجن ، وأنت بالنسبة لما أعده الله لي في الآخرة من الغذاب الأليم كأنك في جنة ، فأسلم اليهودي .

[ ٣٣٩] قوله: (ما عليه واجب) أي: ليس عليه تعالى واجب من فعل أو ترك، لأنه تعالى فاعل بالاختيار، ولو وجب عليه فعل أو ترك لما كان مختارًا، لأن المختار هو الذي إن شاء فعل وإن شاء ترك، وأما الآيات الدالة على الوجوب عليه تعالى نحو: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ وَهُمَا ﴾ [ هود: ٦] فمحمولة على أن المراد به الوعد تفضلًا، وكذلك الأحاديث الدالة على ذلك، وتقدم الكلام في نظيره من الإيطاء فلا تغفل.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٢٩٥٦ ) والترمذي ( ٢٣٢٤ ) عن أبي هريرة ﷺ .

٥٢ - أَلَمْ يَروا إيلامَهُ الأطْفَالا وَشْبْهَهَا فَحَاذِر الْحَالاَ [٣٤٠ - ٣٤٠]
 ٥٣ - وَجَائزٌ عَلَيه خَلْقُ الشرِّ والخَيْر كالإسلام وجَهْل الكُفْر [ ٣٤٥ - ٣٥٣ ]

[ ٣٤٠ ] قوله: (أولم يروا ... ) الخ هذا تنبيه على فساد مذهبهم والرؤية بصرية . ويحتمل أن تكون علمية والأول أبلغ لمزيد التشنيع عليهم ، وهم حقيقون بذلك خصوصًا في هذا المقام فإن فيه غاية إساءة الأدب .

[ ٣٤١] وقوله: (إيلامه) مفعول (يروا) وعلى جعلها علمية يكون المفعول الثاني محذوفًا تقديره (حاصلًا) مثلًا ، وعلى جعلها بصرية لا تحتاج إلى مفعول ثاني ، واعترض بأن الإيلام عبارة عن تعلق القدرة بالألم. وهو لا يرى. وأجيب بأنه على حذف مضاف ، والتقدير: أثر إيلامه ، وذلك الأثر هو الألم .

[ ٣٤٢] وقوله: (الأطفالا) مفعول الإيلام، لأنه مصدر مضاف لفاعله وهو الضمير العائد على الله، فالأصل إيلام الله الأطفال، وحكمة إيلام الأطفال حصول الثواب عليه لأبويهم، لأن ذلك من المصائب التي يثاب الشخص عليها، ولهذا قال إمام الحرمين: شدائد الدنيا مما يلزم العبد الشكر عليها، لأنها نعم حقيقية.

[ ٣٤٣ ] وقوله : (وشبهها ) أي : كالدواب والعجزة فإنهم ، لا نفع لهم في إنزال الأسقام بهم .

[ ٣٤٤] وقوله: (فحاذر المحالا ) بكسر الميم بمعنى العقاب. قال الله تعالى: ﴿ وَهُوَ سُدِيدُ ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَى الشَّكَ ، وبالضم بمعنى الشَّك ، وبالضم بمعنى الشَّك ، وبالضم بمعنى الممتنع ، فالمعنى على الأول: فاحذر عقاب الله النازل بهم على إضلالهم ، وعلى الثاني: فاحذر الشَّك في ذلك ، وعلى الثالث: فاحذر الممتنع ، وهو وجوب شيء عليه تعالى .

[ ٣٤٥] قوله: (وجائز عليه خلق ...) إلخ « جائز » خبر مقدم ، و « خلق » مبتدأ مؤخر ، والمتبادر من كلام المصنف التكلم في مسألة الخلق ، فذكر أن مذهب أهل السنة أن الله يجوز عليه خلق الخير والشر ، وخالفت المعتزلة فيهما فقالوا: إن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية خيرًا كانت أو شرًّا ، وقد صرفه الشارح عن ظاهره فجعله في الإرادة تبعًا للمصنف وشرحه ، لأن إبقاء العبارة على ظاهرها يجعلها مكررة مع قوله سابقًا (فخالق لعبده وما عمل ) لا أن يجعل هذا تفصيلًا لما تقدم ، وعلى كلام الشارح يكون في العبارة مجاز بالحذف ، والتقدير : إرادة خلق ... الخ .

[ ٣٤٦ ] ووافقت المعتزلة على أن اللَّه يريد الخير ، وخالفت في أنه يريد الشر ،

فقالوا : يمتنع عليه تعالى إرادة الشر والقبائح ، وبنوا ذلك على أصلهم الفاسد ومذهبهم الكاسد من التحسين والتقبيح العقليين ، الله يريد الحسن لذاته ولا يريد الشر لذاته .

[ ٣٤٧] المعتزلة على مذهبهم بأن إرادة الشرش، وإرادة القبيح قبيحة، والله تعالى المعتزلة على مذهبهم بأن إرادة الشرش، وإرادة القبيح قبيحة، والله تعالى منزه عن الشرور والقبائح. ورد بأنه لا يقبح من الله شيء، غاية الأمر أنه تعريفهما يخفى علينا وجه حسنه. واستدلت المعتزلة أيضًا على مذهبهم بأن العقاب

على ما أراده ظلم ، واللَّه تعالى منزه عن الظلم ، ورد بأنه تصرف في خالص ملكه وهو لا يعد ظلمًا على أنه سبحانه وتعالى لا يُسأل عما يفعل .

[ ٣٤٨] ويحكى أن إبليس لعنه اللَّه تمثل بين يدي الشافعي الله وقال : يا إمام ، ما تقول فيمن خلقني لما اختار ، واستعملني فيما اختار ، وبعد ذلك إن شاء أدخلني الجنة وإن شاء أدخلني النار ، أعدل في ذلك أم جار ؟ قال الإمام : فنظرت في مسألته فألهمني اللَّه تعالى أن قلت : يا هذا إن كان خلقك لما تريد أنت فقد ظلمك ، وإن خلقك لما يريد هو فلا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون ، فاضمحل إبليس وتلاشى ، ثم قال : واللَّه يا شافعي لقد أخرجت بمسألتي هذه سبعين ألف عابد من ديوان العبودية إلى ديوان الزندقة .

[ ٣٤٩] ولا يرد على مذهب أهل السنة حديث ( الخير بيدك والشر ليس إليك) (١) لأن معناه: الخير بقدرتك وإرادتك، والشر لا يتقرب به إليك، ويلزم على ما ذهب إليه المعتزلة: أن أكثر ما يقع في ملكه تعالى غير مراد له، لأن الشرور أكثر من الخيرات، ويرده قوله، « ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن » (٢).

[ ٣٥٠] وله: ( الشر والخير ) اعلم أنهم يعبرون عن الأول بالقبيح وعن الثاني بالحسن. واصطلحت المعتزلة على أن القبيح ما يكون متعلق الذم في العاجل: أي الدنيا، والعقاب في الآجل: أي الآخرة، فيكون القبيح هو الحرام بخصوصه، وعلى أن الحسن ما لا يكون متعلق الذم والعقاب، فيشمل الواجب والمندوب والمباح والمكروه وخلاف الأولى إن لم ندخله في المكروه، فهذه الأمور كلها حسنة عندهم.

[ ٣٥١] واصطلح كثير من أهل السنة على أن المنهي عنه مطلقًا قبيح ، والأحسن ما قاله إمام الحرمين : أن المكروه ومنه خلاف الأولى ليس حسنًا ولا قبيحًا .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٧٧١ ) وأبو داود ( ٧٦٠ ) عن على بن أبي طالب .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود ( ٥٠٧٥ ) والنسائي في عمل اليوم والليلة ( ١٢ ) عن بعض بنات النبي ﷺ .

[ ٣٥٢ ] وقوله : ( كالإسلام ) مثال للخير .

[ ٣٥٣] وقوله: ( وجهل الكفر) مثال للشر ، ففيه مع ما قبله لف ونشر مشوش ، والإضافة ( جهل الكفر ) للبيان أي : جهل هو الكفر ، أو من إضافة السبب للمسبب ؛ فإن الجهل سبب للكفر ، وإن كان له سبب آخر وهو العناد ، وقد تقدم تعريف الجهل وانقسامه إلى بسيط ومركب ، والكفر ضد الإيمان ، فهو إنكار ما علم مجيء الرسول به من الدين بالضرورة ، أو ما يستلزم ذلك كإلقاء المصحف في القاذورة ، وإنما أضاف الناظم الجهل إلى الكفر لينبه على أن من الجهل مالا يضر كجهلنا بجلال الله وصفاته التي لم تدل عليها أفعاله ، كما يشير إليه قول الصديق الأكبر : العجز عن الإدراك إدراك .

## ٤٥ - وَوَاجِبٌ إِيمَانُنَا بِالقَدَرِ وَبِا لَقَضَا كَمَاأَتِي فِي الخِبرِ ٢٥٤ - ٣٥٩]

7 ٣٥٤ ] ( وواجب إيماننا .... ) إلخ واجب خبر مقدم ، « وإيماننا » مبتدأ مؤخر ، وغرض المصنف بذلكِ الرد على القدرية التي تنفي القدر وتزعم أنه تعالى لم يقدر الأمور أَزِلًا ، وتقول : الأمر أَنْف : أي يستأنفه اللَّه علمًا حال وقوعه ، ولقبوا بالقدرية لخوضهم في القدر حيث بالغوا في نفيه ، ولا يقال : مثبت القدر أحق أن ينسب إليه ، لأنا نقول كما يصح نسبة مثبته إليه يصح نسبة نافيه إليه إذا بالغ في نفيه ، وهؤلاء انقرضوا قبل الإمام الشافعي ﷺ.

[ ٣٥٥] | وأما القدرية التي تنسب أفعال العبيد إلى قدرهم مع كونهم مطبقين على القدرية : أنه تعالى عالم بأفعال العباد قبل وقوعها ، فقد تقدم الرد عليهم بقوله أقسامها سابقًا: ( فخالق لعبده ما عمل) فهما قدريتان:

أولى : وهي تنكر سبق علمه تعالى بالأشياء قبل وقوعها وتخوض في القدر حيث بالغت في نفيه .

وثانية : وهي تنسب أفعال العباد إلى قدرهم ، ومذهب هذه وإن كان مذهبًا باطلًا أخف من مذهب الفرقة الأولى فإنه كفر .

القضاء: اوالإيمان بالقضاء والقدر يستدعي الرضا بهما فيجب الرضا بالقضاء والقدر. والمصدر واستشكل بأنه يلزم على ذلك الرضا بالكفر والمعاصي ، لأن الله قضى تعريفهما بهما وقدرهما على الشخص ، مع أن الرضا بالكفر كفر ، وبالمعاصي

معصية . وأجيب بما قاله السعد من أن الكفر والمعاصى مقضى ومقدر ، لا قضاء وقدر ، والواجب الرضا به إنما هو القضاء والقدر لا المقضى والمقدر ، وفيه أنه لا معنى للرضا بالقضاء والقدر إلا الرضا بالمقضى والمقدر (١) ؛ والذي حققه الخيالي في حاشيته : أن الكفر والمعاصى لهما جهتان: جهة كونهما مقضيين ، مقدرين لله ، وجهة كونهما مكتسبين للعبد ، فيجب الرضا بهما من الجهة الأولى لا من الثانية .

[ ٣٥٦] واعلم أنه وإن وجب الإيمان بالقدر لكن لا يجوز الاحتجاج به قبل الوقوع

<sup>(</sup>١) هذا الإشكال غير ظاهر لأن الرضا بالقضاء والقدر غير الرضا بالمقضى والمقدر ، لأن معنى الرضا بالقضاء والقدر أن لا يعترض على اللَّه في قضائه وقدره ، ويعتقد أنه لحكمة وإن كنا لا نعلمها ، وذلك بجامع عدم الرضا بالمقضى والمقدر بأن يعترض على الكافر في اختياره الكفر واكتسابه له ، فهذا الجواب عند التأمل هو عين جواب الخيالي الآتي ، فالتفرقة بينها غير ظاهرة .

توصلًا إليه بأن قال شخص: قدر اللَّه عليَّ الزنا ، مثلًا ، وغرضه بذلك التوصل إلى الوقوع في الزنا ، أو بعد الوقوع تخلصًا من الحد ، أو نحوه بأن وقع شخص في الزنا مثلًا وقال : قدر اللَّه علي ذلك ، وغرضه به التخلص من الحد ، وأما الاحتجاج به بعد الوقوع لدفع اللوم فقط فلا بأس به ، ففي الحديث الصحيح « إن روح آدم التقت مع روح موسى النَّيِينِ فقال موسى لآدم : أنت أبو البشر الذي كنت سببًا لإخراج أولادك من الجنة بأكلك من الشجرة ، فقال آدم : يا موسى فأنت الذي اصطفاك اللَّه بكلامه ، وخط لك التوراة بيده تلومني على أمر قد قدره اللَّه عليَّ قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة . فقال يَهِ فحج آدم موسى (١) أي : غلبه بالحجة .

[ ٣٥٧] قوله: (بالقدر وبالقضاء) اعلم أن الأشاعرة والماتريدية اختلفوا في كل المضدر: من القدر والقضاء، فالقدر عند الأشاعرة: إيجاد الله الأشياء على قدر تعريفه مخصوص ووجه معين أراده تعالى، فيرجع عندهم لصفة فعل، لأنه

عبارة عن الإيجاد وهو من صفات الأفعال ، وعند الماتريدية : تحديد الله أزلًا كل مخلوق بحده الذي يوجد عليه من حسن وقبح ونفع وضر إلى غير ذلك : أي علمه

أما منهاج النبوة الذي التزم بأمر الله سبحانه وتعالى في قوله : ﴿ وَلَا لَمْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِدِ، عِلْمٌ ﴾ يقول : « وإذا ذكر القدر فأمسكوا » فعليه نؤمن باختيار الإنسان المستوجب لحسابه أمام ربه ونؤمن بكمال صفات الله المستوجب ألا يقع في كونه إلا ما أراد ولا نسأل أصلًا عن العلاقة بينهما ، أي أننا نترك تلك المشكلة بلا حل لأننا لم ندخل فيها أصلًا وهذا هو عين العلم والالتزام بالمنهج الصحيح .

وخلاصة القول في القضاء والقدر أننا إذا نظرنا إلى الإنسان في معاشه وتأملنا علاقته بأفعاله لوجدناه مختارًا قطمًا سواء في إقدامه على الفعل أو إحجامه عنه ، وإذا نظرنا إلى ما نؤمن به من صفات ربنا سبحانه وتعالى لوجدناه عالمًا للغيب ، ويعلم طاعة عبده ومعصيته ، ولو وجدناه لا يكون في كونه إلا ما أراد ، ولا يجد العقل البشرى إلى هذا الحد أي مشكلة في تصوره لذلك أو تصديقه له ، ولكن تأتي المشكلة عند ما ينتقل الانسان للبحث في العلاقة بين المستويين الإلهي والبشري ، فإذا كان الله لا يكون في كونه إلا ما أراد فكيف يكون الإنسان مختارًا ، وهو سؤال لا جواب له حيث يحتاج الجواب عليه إلى أمرين ، الأول : معرفة خصائص البشر وكيف تصدر منهم الأفعال وهذا ممكن حيث نشاهده بعيوننا ، والثاني : معرفة كيف تعلقت صفات البشر وكيف تصدر منهم الأفعال وهذا ممكن حيث نشاهده بعيوننا ، والثاني : معرفة كيف تعلقت صفات الله تعالى بداته وهو أمر لا اطلاع لنا عليه والعلاقة بين الله تعالى والخلق هي التي حيرت الأذهان والعقول والفلاسفة بجميع جوانبها وضل فيها الناس وتشتوا في كل سبيل ، وسبب ذلك هو عدم الاطلاع على كنه والفلاسفة بجميع جوانبها وضل فيها الناس وتشتوا في كل سبيل ، وسبب ذلك هو عدم الاطلاع على كنه ذات الله وصفاته وحقيقه قيام تلك الصفات بهذه الذات فلم يتمكنوا من جل تلك المعضلة حيث مال بعضهم إلى البشر فوصف الله بالعجز كالوثنين اليونان ، وبعضهم أراد تزيه الله تعالى عن العجز فوصفه بالظلم كالجبرية حيث يعاقب الله مخلوقه على أمر قد أرغمه على فعله في اعتقادهم .

تعالى أزلًا صفات المخلوقات ، فيرجع عندهم لصفة العلم وهي من صفات الذات . القضاء: والقضاء عند الأشاعرة: إرادة اللَّه الأشياء في الأزل على ما هي عليه فيما تعريفه | لا يزال ، فهو من صفات الذات عندهم . وعند الماتريدية : إيجاد الله الأشياء مع زيادة الإحكام والإتقان ، فهو صفة فعل عندهم ، فالقدر حادث والقضاء قديم عند الأشاعرة ، ولا كذلك عند الماتريدية .

[ ٣٥٨ ] وقد حمل الشارح كلام المصنف على مذهب الماتريدية في القدر والقضاء دون مذهب الأشاعرة ، لأن القضاء في اللغة له نحو معان سبعة ، أشهرها الحكم ، وهو يرجع للفعل ، فناسب أن يفسُّر في الاصطلاح بالفعل ، وأما القدر فلم يرد أن معناه في اللغة الفعل ، فناسب أن لا يفسر في الاصطلاح بالفعل بل بالعلم . وقد نظم العلامة الأجهوري معنى القضاء والقدر ، وحكى فيه الخلاف على غير هذا الوجه فقال :

إرادة اللَّه مع التعلقُ في أزل قصاؤه فحققُ

والقدر الإيجاد للأشيا على وجمه معين أراده علا وبعضهم قد قال معنى الأول العلم مع تعلق في الأزل والقدر الإيجاد للأمور على وفاق علمه المذكور

فأنت تراه جعل القضاء هو الإرادة مع التعلق الأزلى على القول الأول ، أو العلم مع التعلق الأزلى على القول الثاني ، وعلى كل من القولين فهو قديم ، وجعل القدر هو الإيجاد على وفق الإرادة على القول الأول أو الإيجاد على وفق العلم على القول الثاني ، وعلى كل من القولين فهو حادث ، وبعد هذا كله فالقضاء والقدر راجعان لما تقدم من العلم والإرادة وتعلق القدرة ، لكن لما كان خطر الجهل في هذا الفن العظيم صرحوا بهما .

[ ٣٥٩ ] قوله : ( كما أتى في الخبر ) أي : لما ورد في الخبر ، فالكاف للتعليل والمراد من الخبر: الحديث لأن الخبر والحديث مترادفان على الأصح، ولذلك قال العلامة الصبان (١) في منظومته التي في المصطلح:

والخبر المتن الحديث الأثر ما عن إمام المرسلين يؤثر أو غيره لا فرق فيما اعتمد

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن على الصبان أبو العرفان ، المصري الشافعي الحنفي ، عالم أديب مشارك في اللغة توفي سنة ١٢٠٦ هـ من مصنفاته : إسعاف الراغبين ، أرجوزة في العروض . ( انظر : الأعلام ٢٩٧/٦ ) .

وأشار المصنف بذلك إلى أن دليل ذلك سمعي ؛ فمن جملة ما ورد عن علي كرم الله وجهه أنه قال : قال رسول الله ﷺ : « لا يؤمن عبد حتى يؤمن بأربعة : يشهد أن لا إله إلا الله ، وأني رسول الله بعثني بالحق ، ويؤمن بالبعث بعد الموت ، ويؤمن بالقدر خيره وشره حلوه ومره » (١) ومن جملة ذلك أيضًا حديث الأربعين (الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ، وتؤمن بالقدر خيره وشره حلوه ومره ) (٢) وإنما عولوا على الدليل السمعي هنا لأنه أسهل للعامة ، وإلا فقد علمت مما مر أن القضاء والقدر يرجعان للصفات التي عولوا فيها على الدليل العقلي .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٢١٤٥ ) ، وابن ماجه ( ٨١ ) وصححه ابن حبان ( ١٧٨ ) عن علي 🐡 .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ( ٨ ) وأبو داود ( ٤٦٩٥ ) . عن عمر بن الخطاب ﷺ .

٥٥ - وَمنْه أَنْ يُنْظَرَ بِالأَبْصَارِ لكن بِلا كَيْفِ وِلا انحصَارِ ٣٦٠ ٣٧٢]

قوله: (ومنه أن ينظر ...) إلخ أي: ومن الجائز عقلًا عليه تعالى أن ينظر ... إلخ، فالرؤية جائزة عقلًا دنيا وأخرى ، لأن الباري سبحانه وتعالى موجود ، وكل موجود يصح أن يُرى ، لكن لم تقع دنيا لغير نبينا على المعلى المعل

أما الكتاب فآيات كثيرة منها قوله تعالى : ﴿ وَجُوهٌ يَوَمَدِ نَاضِرَةً ۞ إِنَى رَبَهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢]. ومعنى ( ناضرة) حسنة ، وهو صفة للوجوه ، وهو المسوغ للابتداء به ، و ( ناظرة ) خبره . وحمل الجبائي النظر في الآية على الانتظار ، وجعل ( إلى ) اسمًا بمعنى النعمة ، والمعنى عنده : منتظرة نعمة ربها .

ومنها قوله تعالى : ﴿ لِلَّذِينَ آَحَسَنُوا الْمُسْنَىٰ وَزِيـَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]. فإن الحسنى : هي الجنة ، والزيادة : هي النظر لوجهه الكريم كما قال جمهور المفسرين .

ومنها قوله تعالى : ﴿ عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴾ [ المطففين : ٢٣ ] .

وأما السنة فأحاديث كحديث «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر » (١) والتشبيه للرؤية في عدم الشك والخفاء ، لا للمرئي كما قد يتوهم ، والتعبير بالسين في الحديث لأن القيامة قد قربت ، وأوّل المعتزلة الحديث بأن المعنى : سترون رحمة ربكم . وأما الإجماع فهو أن الصحابة ﴿ كانوا مجمعين على وقوع الرؤية في الآخرة (٢) .

[ ٣٦١ ] قال الإمام مالك ، لما حجب أعداؤه فلم يروه تجلى لأولياؤه حتى رأوه ، ولو لم ير المؤمنون ربهم يوم القيامة لم يعيّر الكافرون بالحجاب . قال تعالى : ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهُمْ يَوْمَإِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥] .

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري كتاب التوحيد. باب قوله تعالى : ﴿ رُجُوءٌ فِرَبِنِ نَاضِرَهُ ﴾ ١٢٧/٩ ، ومسلم كتاب المساجد. باب فضل صلاتي الصبح والعصر ٤٣٩/١ ، ٣٣٦ ، وابن ماجه في المقدمة . باب فيما أنكر الجهمية ١٣/١ ، ١٧٧ . (٢) قال أبو الحسن الأشعري : أجمعوا على أن المؤمنين يرون الله ﴿ قِيْلَ يُوم القيامة بأعين وجوههم على ما أخبر به تعالى في قوله تعالى : ﴿ رُجُمُ \* يَوَبَنِ نَاضِرَةً ۞ إِنَ رَبِّا نَاظِرَةٌ ﴾ .

وقد بين معنى ذلك النبي ﷺ ودفع كُلّ إشكال فيه بقُوله للمؤمنين ﴿ ترون ربكم عيانًا ﴾ وقوله ﴿ ترون ربكم يوم القيامة ﴾ كما ترون القمر لا تضامون في رؤيته ﴿ فبين أن رؤيته تعالى بأعين الوجوه ﴾ .

ولم يرد النبي ، أن الله على مثل القمر من قبل أن النبي ، شبه الرؤية بالرؤية ، ولم يشبه الله تعالى بالقمر ، وليس يجب إذا رأيناه تعالى أن يكون شبيها لشيء ثما نراه ، كما لا يجب إذا علمناه أنه يشبه شيئا نعلمه ، ولو كان يجب إذا رأيناه على أن يكون مثل المرئيين منا لوجب إذا كان الله رائيا لنا وعالما بنا أن يكون مثل الرائين العالمين منا . انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأشعري ( ١٣٤ ، ١٣٥ ) . تحقيق عبد الله شاكر الجنيدي .

[ ٣٦٢ ] وقال الإمام الشافعي ، لما حجب قومًا بالسخط ، دل على أن قومًا يرونه بالرضا ، ثم قال : أما والله لو لم يوقن محمد بن إدريس بأنه يرى ربه في الميعاد لما عبده في الدنيا ، وهذا من كلام المدللين نفعنا الله بهم ، وإلا فالله يستحق العبادة لذاته .

[ ٣٦٣] وقال ابن العربي: إن رؤية الله جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة في الدنيا، فما راءٍ كمن سمعا؟. والحاصل أن هنا مقامين كما يستفاد من كلام السعد في شرح المقاصد أحدهما في جواز الرؤية، وثانيهما في وقوعها، والمتبادر من كلام المصنف المقام الأول كما هو قضية مرجع الضمير.

[ ٣٦٤] قوله: (بالأبصار) ظاهره أن الرؤية بالحدق فقط، وهو أحد أقوال ثلاثة. ثانيها: أنها بجميع الوجوه، لظاهر قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوَمَيْذِ تَاضِرَةً ۞ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢]. ثالثها: أنها بكل جزء من أجزاء البدن، كما نقل عن أبي يزيد البسطامي (١).

[ ٣٦٥] قوله: ( بلا كيف ) لما كان قد يتوهم من قوله: ( ومنه أن ينظر بالأبصار ) أنه تعالى يرى بكيف كما في رؤية بعضنا بعضًا استدرك عليه بقوله: ( لكن بلا كيف ) أي: بلا تكيف للمرئي بكيفية من كيفيات الحوادث من مقابلة وجهة وتحيز وغير ذلك .

[ ٣٦٦] وغرض المصنف بذلك الجواب عن شبهة المعتزلة العقلية التي تمسكوا بها في قولهم بإحالة الرؤية . وحاصلها : أنه تعالى لو كان مرئيًّا لكان مقابلًا للرائي بالضرورة فيكون من جهة وحيز . وحاصل الجواب أن قولكم : ( لكان مقابلًا للرائي بالضرورة ) ممنوع ، فلزوم الجهة والحيز ممنوع ، إذ الرؤية قوة يجعلها الله في خلقه لا يشترط فيها مقابلة المرئي ولا كونه في جهة وحيز ولا غير ذلك ، ودعوى الضرروة فيما نازع فيه الجم الغفير من العقلاء غير مسموعة ، غاية الأمر أن هذه الأمور لازمة عادة لا عقلًا ، وانتحتوا من قول أهل السنة : « بلا كيف » البلكفة .

[ ٣٦٧ ] وقد أنشد الزمخشري في الكشاف يهجوا أهل السنة :

لجماعة سموا هواهم سنة وجماعة حمر لعمري موكفه قد شبهوه بخلقه فتخوفوا شنع الورى فتستروا بالبلكفه

[ ٣٦٨ ] ورد عليه السيد البليدي <sup>(٢)</sup> بقوله :

<sup>(</sup>١) هو : طيفور بن عيسى البسطامي أبو يزيد ، شيخ الصوفية في عصره ومن كبار الزهاد ، توفي سنة ٢٦١ هـ ، وقيل سنة ٢٦٤ هـ . ( انظر : ميزان الاعتدال ٣٤٦/٢ ، الأعلام ٣٢٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن محمد بن محمد الحسني التونسي المالكي أبو عبد الله عالم باللغة العربية والتفسير والقراءات ، توفي في القاهرة سنة ١١٧٦ هـ. من مصنفاته: تكليل الدرر ، وحاشية على تفسير البيضاوي . ( انظر : الأعلام ٦٨/٧ ) .

هل نحن من أهل الهوى أو أنتمُ اعكس تصب فالوصف فيكم ظاهر يكفيك في ردِّي عليك بأننا وبنفي رؤيته فأنت حرمتها فنراه في الأخرى بلا كيفية [ ٣٦٩] وقال بعضهم في الرد عليه:

شبهت جهلًا صدر أمة أحمد وجب الحسار عليك فانظر منصفًا أترى الكليم أتى يجهل ما أتى

إن الوجوه إليه ناظرة بذا نطق الكتاب وأنت تنطق بالهوى

وقد شنعوا في الرد عليه بغير ذلك .

ومن الذي منا حميرٌ موكفة كالشمس فارجع عن مقال الزخرفة نحتج بالآيات لا بالسفسفة وإن لم تقل بكلام أهل المعرفه وكذاك من غير ارتسام للصفه

وذوي البصائر بالحمير الموكفه في آية الأعراف فهي المنصفه وأتى شيوخك ما أتوا عن معرفه جاء الكتاب فقلتم هذا سفه فهوى الهوى بك في المهاوي المتلفه

[ ٣٧٠ ] وقوله : ( ولا انحصار ) أي : ولا انحصار للمرئي عند الرائي بحيث يحيط به لاستحالة الحدود والنهايات عليه تعالى .

[ ٣٧١] وغرض المصنف بذلك الجواب عن شبهة المعتزلة النقلية التي تمسكوا بها في قولهم بإحالة الرؤية ، وهي قوله تعالى : ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [ الأنعام : ١٠٣] فإنه يدل على أنه تعالى لا يدرك بالبصر . والإدراك هو الرؤية فلا يرى بالبصر وحاصل الجواب أنا لا نسلم أن الإدراك بالبصر هو مطلق الرؤية ، بل هو رؤية مخصوصة ، وهي التي تكون على وجه الإحاطة بحيث يكون المرئي منحصرًا بحدود ونهايات ، فالإدارك المنفى في الآية الكريمة أخص من الرؤية ، ولا يلزم من نفى الأخص نفى الأعم .

[ ٣٧٢] والحاصل أنه تعالى يُرى من غير تكيف بكيفية من الكيفيات المعتبرة في رؤية الأجسام ومن غير إحاطة ، بل يحار العبد في العظمة والجلال حتى لا يعرف اسمه ولا يشعر بمن حوله من الخلائق ، فإن العقل يعجز هنالك عن الفهم ويتلاشى الكل في جنب عظمته تعالى .

هذا ولِلمُخْتار دُنْيَا ثُبَتَتْ [٣٧٣م – ٣٩٠] ٥٦ – للمؤمنين إذ بجائزْ عُلِّقَتْ

[ ٣٧٣ ] قوله : (للمؤمنين ) متعلق بـ ( ينظر ) لتضمنه معنى الانكشاف ، فلا يرد ما يقال إن « نظر » إذا كان بمعنى « أبصر » يتعدى بإلى .

7 ٢٧٤ ] والمراد بالمؤمنين : ما يشمل المؤمنات ، ففيه تغليب ، فإنهن يرينه تعالى على الصحيح ، وعمومه يشمل الملائكة . قال السيوطي : وهو الأقوى .

وقيل : لا رؤية للملائكة أصلًا . وقيل : إن جبريل يراه تعالى دون سائر الرؤية : الملائكة ، ويشمل أيضًا مؤمني الجن فيحصل لهم الرؤية في الموقف مع رؤية الله ﷺ سائر المؤمنين قطعًا وفي الجنة على الراجح ، ويشمل أيضًا مؤمني الأمم في الآخرة السابقة ، ولابن أبي حمزة فيهم احتمالان . قال : والأظهر مساواتهم

[ 870]

لهذه الأمة في الرؤية ، ويشمل أيضًا أهل الفترة على القول بناجاتهم وإن غيروا وبدلوا ، ويخرج بالمؤمنين الكفار والمنافقون ، فلا يرونه تعالى على الراجح لقوله تعالى : ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَ إِلهِ لَمُحْمَرُونَ ﴾ [ المطففين : ١٥ ] ولأنهم ليسوا من أهل الإكرام والتشريف، وقيل: إنهم يرونه ثم يحجبون، فتكون الحجبة حسرة عليهم.

[ ٣٧٦ ] قال الجلال : وله شواهد رويناها عن الحسن البصري (١) ، ولا يراه سائر الحيوانات غير العقلاء حتى الحيوانات التي تدخل الجنة مثل ناقة صالح وكبش إسماعيل كما هو ظاهر كلامهم ومحل الرؤية الجنة بلا خلاف فيراه أهلها في مثل يوم الجمعة والعيد ، ويراه خواصهم كل يوم بكرةً وعشيًا ، وبعضهم لا يزال مستمرًا في الشهود حتى قال أبو يزيد البسطامي : إن للَّه حواص من عباده لو حجبهم في الجنة عن رؤيته ساعة لاستغاثوا من الجنة ونعيمها كما يستغيث أهل النار من النار وعذابها .

[ ٣٧٧ ] وأما في عرصات القيامة كالموقف ، فالصحيح وقوعها أيضًا ، لأنه ورد في السنة ما يقتضي وقوعها لهم فيها ، ففي الحديث « ينادى إذا كان يوم القيامة ، لتلزم كل أمة معبودها ، فتقول هذه الأمة : هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا ، فيظهر لهم على الوجه الذي لا يعرفونه بأن يدخل عليهم غلطًا في كشفهم وإلا فهو تعالى منزه عن أن يتصف بما لا يليق به فيقول : أنا ربكم . فيقولون : نعوذ بالله منك لست ربنا ، فيتجلى لهم تجليًا لائقًا بحال المقام ويكشف عن الساق ، ويقول : إنا ربكم ، فيراه المؤمنون كما

<sup>(</sup>١) هو : الحسن بن يسار البصري ، أبو سعيد التابعي المشهور إمام أهل البصرة ، المتوفى سنة ١١٠هـ ، وله كتاب فضل مكة . ( انظر : حلية الأولياء ١٣١/٢ ، الأعلام ٢٢٦/٢ ) .

يعلمون أي : على وفق ما يعتقدون ، فيخرون سجدًا إلا المنافق » (١) وهذا معنى قوله : ﴿ يُوْمَ يُكُشُفُ عَن سَاقِ ... الآية ﴾ [ القلم : ٤٢ ] .

[ ٣٧٨ ] وكشف الساق عند الخلف بمعنى رفع الحجاب ، والسلف يفوضون انظر شرح البخاري .

[ ٣٧٩] الرؤية : رؤية الله تعالى في الدنييا

قوله: (إذ بجائز علقت) بسكون الزاي للوزن، وإذ تعليلية داخلة على (علقت) و (بجائز) متعلق به، فكأنه قال: حكمنا بجواز الرؤية عقلًا لأن الله تعالى علقها بأمر جائز عقلًا وهو استقرار الجبل حين سأله موسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام حيث قال: ﴿ رَبِّ أَرِنِ آَنَظُمْ إِلَى النَّمُ اللهِ وَالسلام عَيْثُ مَكَانَهُمْ فَسَوْفَ تَرَانِيَ ﴾ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِن النَّطُر إِلَى الْجَبَلِ فَإِن السَّتَقَرَّ مَكَانَهُمْ فَسَوْفَ تَرَانِيَ ﴾

[ الأعراف : ١٤٣ ] والاستدلال بالآية من وجهين ، الأول : ما أشار إليه المصنف وحاصله قياس اقتراني أشار إلى صغراه وحذف كبراه للعلم بهما كالنتيجة ، وتقريره أن تقول : رؤية الباري علقت على أمر ممكن ، وكل ما علق على الممكن لا يكون إلا ممكنا ، فرؤية الباري لا تكون إلا ممكنة ، ومنعت المعتزلة الصغرى قائلين : إن المراد : فإن استقر مكانه حال تحركه وهو مستحيل فالرؤية معلقة على مستحيل فتكون مستحيلة ، وهو تقوّل لا دليل عليه ولا داعي يدعو إليه ، كقولهم إن « لن » في قوله تعالى : ﴿ لَن تَرَيْفِي ﴾ للتأبيد .

والثاني سكت عنه المصنف ، وحاصله قياس استثنائي ، وتقريره هكذا : لو كانت الرؤية ممتنعة في الدنيا ما سألها موسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام ، لأنه نبي يعلم ما يجب في حق الله وما يستحيل وما يجوز ، إذ لا يجوز على أحد من الأنبياء الجهل بشيء من أحكام الألوهية ، لكنه سألها موسى عليه الصلاة والسلام فدل على أنها جائزة .

[ ٣٨٠ ] وقول المعتزلة : « سألها لأجل جهلة قومه » مردود بأن سياق الآية حيث قال : ﴿ أَرِنِ ٓ اَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾ صريح في حال نفسه .

[ ٣٨١ ] قوله : (هذا ) أي افهم هذا ، فهو مفعول لمحذوف ، أو هذا كما علمت ، فهو مبتدأ خبره محذوف أو نحو ذلك ، وهذا تخلص من بحث إلى بحث آخر ، لأن الكلام السابق كان متعلقًا بجواز رؤيته تعالى فانتقل عنه إلى الإخبار بوقوعها في الدنيا .

[ ٣٨٢ ] قوله : ( وللمختار دنيا ثبتت ) أي : وقعت رؤيته تعالى في الدنيا ليلة الإسراء للمختار الذي هو نبينا ﷺ وفي التعبير بالمختار مناسبة ، لأنه اختير لهذا المقام .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٧٤٣٩ ) ومسلم ( ١٨٣ ) عن أبي سعيد الخدري .

[ ٣٨٣] والراجح عند أكثر العلماء أنه على رأى ربه على بعيني رأسه وهما في محلهما ، خلافًا لمن قال حُوِّلًا لقلبه ، لحديث ابن عباس وغيره ، وقد نفت السيدة عائشة على النافي حتى له على لكن قُدِّم عليها ابن عباس (١) لأنه مثبت ، والقاعدة أن المثبت مقدم على النافي حتى قال معمر بن راشد (٢) : ما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس ، وكان على يراه تعالى في كل مرة من مرات المراجعة ، ومن كلام ابن وفا : إنما كان ترجيع موسى عليه الصلاة والسلام للنبي على في شأن الصلوات ليتكرر مشاهدة أنوار المرات ، وأنشد يقول :

والسر في قول موسى إذ يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده يبدوا سناه على وجه الرسول فيا لله حسن رسول إذ يردده

[ ٣٨٤] فالحكمة الباطنية: اقتباس النور من وجهه ﷺ ففي كل مرة يزداد نورًا. والحكمة الظاهرية: التخفيف. واختلف في وقوعها للأولياء على قولين للأشعري أرجحهما المنع، فالحق أنها لم تثبت في الدنيا إلا له ﷺ ومن ادعاها غيره في الدنيا يقظة فهو ضال بإطباق المشايخ، حتى ذهب بعضهم إلى تكفيره.

[ ٣٨٥] قال العلامة القونوي (٣): فإن صح عن أحد من المعتبرين وقوع ذلك أمكن تأويله ، وذلك أمكن تأويله ، وذلك أن غلبات الأحوال تجعل الغائب كالشاهد ، حتى إذا كثر اشتغال السر بشيء صار كأنه حاضر بين يديه كما هو معلوم بالوجدان لكل أحد اهوعلى هذا يُحمل ما وقع في كلام ابن الفارض ، وهذا كله في رؤيته تعالى يقظة .

[ ٣٨٦] وأما رؤيته تعالى منامًا فنقل عن القاضي عياض (٤) أنه لا نزاع في وقوعها الرؤية.رؤية وصحتها ، فإن الشيطان لا يتمثل به تعالى كالأنبياء عليهم الصلاة الله والسلام، وذكر غيره الخلاف .

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي ابن عم رسول الله عليه حبر الأمة وترجمان القرآن ، ولد بمكة ولازم رسول الله عليه وتوفي بالطائف سنة ٦٨هـ ، ( انظر : الإصابة ترجمة ٤٧٧٢ ، حلية الأولياء ٢١٤/١ ، والأعلام ٩٥/٤ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٣هـ
 (انظر: الأعلام ٢٧٢/٧).

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن إسحاق بن صدر الدين القونوي ، من كبار تلاميذ الشيخ محيي الدين بن العربي ، كان شافعي المذهب ، من مصنفاته : الرسالة المرشدية في أحكام الصفات الإلهية ، وتفسير الفاتحة ، وشرح الأحاديث الأربعينية . توفي سنة ٦٧٣هـ ، ( انظر : الأعلام ٣٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) هو : عياض بن موسى بن عياض اليحصبي البستي أبو الفضل عالم المغرب وإمام أهل الحديث في عصره :

[ ٣٨٧ ] وقال بعضهم : إن الشيطان يتمثل به دون النبي ، والفرق أن النبي بشر ، فيلزم من التمثل به اللبس ، بخلاف المولى فأمره معلوم .

[ ٣٨٨ ] وقال بعضهم : ولا يتمثل بالملائكة ولا بالشمس ولا بالقمر ولا بالنجوم المضيئة ولا بالسحاب الذي فيه الغيم .

[ ٣٨٩] وحكي أن الإمام أحمد رأى المولى سبحانه وتعالى في المنام تسعًا وتسعين مرة ، وقال : وعزته إن رأيته تمام المائة لأسألنه ، فرآه فقال : سيدي ومولاي ما أقرب ما يتقرب به المتقربون إليك ، قال تلاوة كلامي . فقال بفهم أو بغير فهم ، فقال : يا أحمد بفهم وبغير فهم . والمرثي إن كان بوجه لا يستحيل عليه تعالى فهو هو تعالى ، وإلا بأن كان بصورة رجل مثلًا فليس هو هو تعالى بل خلق من خلقه تعالى ، ويقال حينئذ إنه رأى ربه في الجملة لحكمة تظهر عند المعبرين بأن يقولوا تدل على كذا وكذا ، وقيل هو أيضًا وكونه بهذا الوجه إنما هو باعتبار ذهن الرائي ، وأما في الحقيقة فليس تعالى كذلك .

[ ٣٩٠] وقد قال بعض الصوفية: إنه رأى ربه في منامه على وصفه ، فقيل له كيف رأيته فقال: انعكس بصري في بصيرتي فصرت كلي بصيرًا فرأيت من ليس كمثله شيء .

<sup>=</sup> توفي مسمومًا سنة ٤٤٥ هـ ، من مصنفاته : الشفا بتعريف حقوق المصطفى ، ترتيب المدرك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك . ( انظر : الأعلام ٩٩/٥ ) .

۷٥ – ومنه إرسالُ جَميعِ الرُّسْلِ فلا وُجُوبَ بلْ بمحضْ الفَضْل [ ٣٩١ - ٣٩٨ ] ٥٨ – لكنْ بذا إيمانُنَا قَدْ وَجَبَا فَدَعْ هَوَى قَوْم بهم قَدْ لَعِبَا [ ٣٩٩ - ٤٠٢ ]

[ ٣٩١] قوله: (ومنه إرسال جميع الرسل) أي: ومن الجائز العقلي في حقه تعالى الرسل: حكم إرساله لجميع الرسل من آدم إلى سيدنا محمد السلام المبدأ والغاية الرسال الرسل عليهم الصلاة والسلام ، خلافًا لمن أوجبه ولمن أحاله .

[ ٣٩٢ ] فالأول : أعني من أوجبه المعتزلة والفلاسفة ، فقد اتفقت الطائفتان على الوجوب وزادت الفلاسفة الإيجاب .

[ ٣٩٣ ] ومبنى كلام المعتزلة على قاعدة وجوب الصلاح والأصلح ، فيقولون : النظام المؤدي إلى صلاح النوع الإنساني على العموم في المعاش والمعاد لا يتم إلا ببعثة الرسل ، وكل ما هو كذلك فهو واجب على الله تعالى ، وقد مر هدم تلك القاعدة .

[ ٣٩٤] ومبنى كلام الفلاسفة على قاعدة التعليل أو الطبيعة فيقولون : يلزم من وجود الله وجود العالم بالتعليل أو بالطبع ، ويلزم من وجود العالم وجود من يصلحه ، وقد تقدم أنه تعالى فاعل بالاختيار لا بطريق الإجبار ، وذكر بعضهم الشيعة بدل الفلاسفة .

[ ٣٩٥ ] وذكر شمس الدين السمرقندي أن الفلاسفة ينكرون الإرسال لنفيهم كونه تعالى مختارًا ، لكن في المقاصد وغيرها نحو ما تقدم .

[ ٣٩٦] والثاني: أعني من أحاله كالسمنية والبراهمة زعموا أن إرسال الرسل عبث لا يليق بالحكيم، لأن العقل يغني عن الرسل، فإن الشيء إن كان حسنًا عند العقل فعله، وإن لم تأت به الرسل، وإن كان قبيحًا عنده تركه وإن لم تأت به الرسل، وإن لم يكن عنده حسنًا ولا قبيحًا: فإن احتاج إليه فعله وإلا تركه، ونعوذ بالله من تلك العقائد.

[ ٣٩٧ ] قوله : ( فلا وجوب ) أي : إذا علمت أن إرسال الرسل من الجائز العقلي في حقه تعالى فاعلم أنه لا وجوب عليه خلافًا للمعتزلة والفلاسفة أي : ولا استحالة ، خلافًا للسمنية والبراهمة كما يعلم مما تقدم ، فالتفريع فيه قصور ، ولعله لم يعتد بالقول بالاستحالة .

[ ٣٩٨ ] وقوله: (بل بمحض الفضل) أي: بل إرسال الرسل إنما هو بإحسانه الحالص، فإضافة محض بمعنى الخالص للفضل بمعنى الإحسان من إضافة الصفة للموصوف، فقولنا « الحالص » فيه رد على الفلاسفة. وقولنا « الحالص » فيه رد على المعتزلة، و « بل » هنا للإضراب الانتقالي.

[ ٣٩٩ ] قوله : ( لكن بذا إيماننا قد وجبا ) لما كان قد يتوهم من كون الإرسال من

الجائز العقلي أن الإيمان بوقوعه ليس واجبًا ، استدرك عليه بقوله « لكن بذا إيماننا قد وجبا » بألف الإطلاق ، والمتبادر من كلام المصنف أن اسم الإشارة عائد على الإرسال ، لكن جعله الشارح عائدًا على المذكور من الإرسال والمرسلين .

[ . . . ] فإن قلت : يلزم من التصديق بوقوع إرسال الرسل التصديق بهم ، فلا حاجة إلى ذلك . قلت : فيه زيادة البيان كما هو المطلوب في عقائد الإيمان ، وقد سبق أول الكتاب بيان من يجب الإيمان بهم تفصيلًا ومن يجب الإيمان بهم إجمالًا ، والأولى عدم حصرهم في عدد كما يشعر به قول المصنف جميع الرسل ، فإنه يؤذن بعدم معرفة عددهم . [ . . . . ] قوله : ( فدع هوى قوم ) أي : إذا عرفت أن الإرسال من الجائز العقلي في حقه تعالى ، وأن الإيمان به واجب فدع عنك هوى قوم ، والمراد بهواهم : تعريفه مهويهم : وهو ما اعتقدوه من الاعتقادات الباطلة التي زينها الشيطان لهم ، والمهوى بالقصر عند الإطلاق ينصرف إلى الميل إلى خلاف الحق غالبًا ، نحو ﴿ وَلَا نَتَّجِع السيدة عائشة له ، : « ما أرى ربك إلا يسارع في هواك » (١) وقد يطلق على مطلق الميل المسيدة عائشة له ، : « ما أرى ربك إلا يسارع في هواك » (١) وقد يطلق على مطلق الميل فيشمل الميل للحق وغيره ، وأما بالمد فهو ما بين السماء والأرض .

[ ٤٠٢] وقوله: ( بهم قد لعبا ) بألف الإطلاق: أي: قد تلاعب بهم لا بغيرهم حتى أوقعهم في البدع والمعاصي أو الكفر ، فأوجب الإرسال بعضهم كالمعتزلة والجكماء، وأحاله بعضهم كالسمنية والبراهمة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٤٧٨٨ ) ومسلم ( ١٤٦٤ ) .

٥٩ – وَوَاجِب فِي حَقَهِم الأَمانة وَصِدْقُهُمْ وَضِفْ لَهُ الفَطَانَة [٤٠١ - ٤٠١]

[ ٣ . ٤ ] | قوله : ( وواجب .... ) إلخ لما تمم الكلام على ما يجب في حقه تعالى الرسل: ما وما يستحيل وما يجوز ، شرع في الكلام على ما يجب في حق الرسل يجب في الله وما يستحيل وما يجوز مقدمًا الواجب لشرفه ، والمراد بالوجوب هنا : حقهم عدم قبول الانفكاك بالنظر للشرع ، لأن ما ذكر من الواجبات سمعي ولذا

قال المصنف فيما سيأتي « ويستحيل ضدها كما رووا » فأشار بذلك إلى أن استحالة ضدها بالدليل الشرعي فيكون وجوبها بالدليل الشرعي ، نعم تصديق المعجزة لهم في دعوى الرسالة قيل وضعى لتنزيلها منزلة الكلام ، ودلالته وضعية فكذا ما نزل منزلته ، وقيل عادي لأنه بقرائن عادية ، وقيل عقلي لتنزهه تعالى عن تصديق الكاذب ، وبذلك تعلم أن جعل الشارح الوجوب هنا عقليًا فيه نظر .

[ ٤٠٤ ] وقوله : ( في حقهم ) أي : لذاتهم ، فـ ( في ) بمعنى اللام ، و ( حق ) بعنى الذات كما تقدم.

[ ٤٠٥ ] والمتبادر من كلام المصنف أن الضمير ، عائد على الرسل ، وفسره الشارح بالأنبياء قائلًا : لأن معظم هذه الأحكام لا يختص بالرسل ، وكأن الشارح أشار إلى استخدام في المتن ، وإلا فالسابق في كلامه الرسل ، ومراده بمعظم هذه الأحكام ما عدا التبليغ ، فإن التبليغ خاص بالرسل ، وبعضهم عممه للأنبياء لأنه يجب على النبي أن يبلغ أنه نبي ليحترم .

[ ٤٠٦ ] قوله : ( الأمانة ) بالنقل والدرج للوزن : وهي حفظ ظواهرهم وبواطنهم من التلبس بمنهى عنه ، ولو نهى كراهة أو خلاف الأولى ، فهم محفوظون ظاهرًا من الزنا وشرب الخمر والكذب وغير ذلك من منهيات الظاهر ، ومحفوظون باطنًا من الحسد والكبر والرياء وغير ذلك من منهيات الباطن ، والمراد المنهى عنه ولو صورة فيشمل ما قبل النبوة ، ولو في حال الصغر ولا يقع منهم مكروه ولا خلاف الأولى بل ولا مباح على وجه كونه مكروهًا أو خلاف الأولى أو مباحًا ، وإذا وقع صورة ذلك فهو للتشريع فيصير واجبًا أو مندوبًا في حقهم ، فأفعالهم عليهم الصلاة والسلام دائرة بين الواجب والمندوب ، بل في الأولياء الذين هم أتباعهم من يصل لمقام تصير حركاته وسكناته طاعة بالنيات ، وبهذا اندفع ما يقال : قد ثبت أنه عِيلَةٍ توضأ مرة مرة (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٥٧ ) ، من حديث ابن عباس 📳

ومرتين مرتين (١) ، وبال قائمًا (٢) وشرب قائمًا (٣) ، وأما المحرم فلم يقع منهم إجمالًا ، وما أوهم المعصية فمؤول بأنه من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين ، ولا يجوز النطق به في غير مورده إلا في مقام البيان ، وما وقع من آدم فهو معصية الا كالمعاصي ، لأنه تأول الأمر لسر بينه وبين سيده وإن لم نعلمه ، حتى نقل في اليواقيت عن أبي مدين (١): لو كنت بدل آدم لأكلت الشجرة بتمامها ، فهو وإن كان منهيًّا ظاهرًا مأمور باطنًا ، وكذلك يقال فيما وقع من إخوة يوسف على القول بأنهم أنبياء .

111111

ودليل وجوب الأمانة لهم عليهم الصلاة والسلام: أنهم لو خانوا بفعل بمحرم الامانة : دنيل أو مكروه أو خلاف الأولى لكنا مأمورين به ، لأن اللَّه تعالى أمرنا باتباعهم وجوبها في الله وأفعالهم وأحوالهم من غير تفصيل، وهو تعالى لا يأمر بمحرم ولا حق الرسل مكروه ولا خلاف الأولى ، فلا تكون أفعالهم محرمة ولا مكروهة ولا

خلاف الأولى ، وهذا الدليل وإن كان على صورة الدليل العقلي هو في الحقيقة دليل شرعي ، لأن دليل الملازمة شرعي ، وبطلان التالي بدليل شرعي وهو أن اللَّه لا يأمر بالفحشاء .

[ ٤٠٨ ] قوله : ( وصدقهم ) معطوف على الأمانة : أي وواجب في حقهم صدقهم وهو مطابقة خبرهم للواقع ولو بحسب اعتقادهم ، كما في قوله على «كل ذلك لم يكن » لما قال له ذو اليدين (°): أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله ، حين سلم من ركعتين .

[ ٤٠٩ ] فإن قيل : قد مر النبي ﷺ على جماعة يؤبرون النخل وقال لهم : لو تركتموها لصلحت فتركوها فشاصت (١): أجيب بأن هذا من قبيل الإنشاء ، لأن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٥٨ ) ومسلم ( ٢٢٦ ) ، من حديث عبد اللَّه بن زيد ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٢٢٤ ) ومسلم ( ٢٦٦ ) ، من حديث حذيفة بن اليمان 🖔 .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ( ١٦٣٧ ، ١٦٣٧ ) ومسلم ( ٢٠٢٧ ) ، من حديث عبد اللَّه بن عباس ﷺ قال : سبقت النبي ﷺ من زمزم فشرب وهو قائم .

<sup>(</sup>٤) هو : شعيب بن الحسن الأندلسي التلمساني . من كبار الصوفية توفي سنة ٩٤، هـ ، من تصانيفه : مفاتيح الغيب لإزالة الريب وستر العيب . ( انظر : الأعلام ١٦٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) هو : الخرباق من بني سليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول اللَّه ﷺ أقصرت الصلاة أم نسيت عندما سها رسول الله ع في الصلاة . ( انظر أسد الغابة ١٧٩/٢ ) . والحديث أخرجه البخاري ١٢٢٩ ، ومسلم ٥٧٣ ، من حديث أبي هريرة وفيه قصة ذي اليدين . (٦) أخرجه مسلم ( ٢٣٦٣ ) عن أنس بن مالك 🚓 .

الفطانة :

وجوبها في

المعنى : كان في رجائي ذلك ، والإنشاء لا يتصف بالصدق ولا كذب وعدم وقوع المترجي لا يعد نقصًا . ودليل وجوب صدقهم عليهم الصلاة والسلام : أنهم لو لم يصدقوا للزم الكذب في خبره تعالى لتصديقه تعالى لهم بالمعجزة النازلة منزلة قوله تعالى. صدق عبدي في كل ما يبلغ عني . وتصديق الكاذب كذب وهو محال في حقه تعالى ، فمازومه - وهو عدم صدقهم - محال ، وإذا استحال عدم صدقهم وجب صدقهم وهو المطلوب ، لكن هذا الدليل إنما يدل على صدقهم في دعوى الرسالة وفي الأحكام الشرعية ، لأن ذلك هو الذي بلغوه عن الله تعالى ، ولا يدل على صدقهم في غير ذلك كـ ( قام زيد وقعد عمرو ) ولكن يدل عليه دليل الأمانة ، لأنه داخل فيها ، ولو التفت لعموم الأمانة لتضمنت جميع ما بعدها، وعلم من ذلك أن أقسام الصدق ثلاثة ، المقصود هنا الأولان . وأما الثالث فهو داخل في الأمانة كما علمت .

[ ١٠ ٤ ] | وقوله : (وضف له الفطانة ) أي : ضم لما تقدم مما يجب لهم : الفطانة وهي التفطن والتيقظ لإلزام الخصوم وإبطال دعاويهم الباطلة . والدليل دليك على وجوب الفطانة لهم عليهم الصلاة والسلام آيات كقوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَكُمَا إِبْرَهِيمَ ﴾ [ الأنعام : ٨٣] والإشارة عائدة إلى ما حق الرسل احتج به إبراهيم على قومه في قوله : ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ ﴾ إلى قوله :

﴿ وَهُم تُهْمَدُونَ ﴾ [ الأنعام : ٧٦ - ٨٦] وكقوله تعالى حكاية عن قوم نوح : ﴿ يَنتُوحُ قَدُّ جَكَدُلْتَنَا فَأَكَثَرَّتَ جِدَلْنَا ﴾ [ هود : ٣٢] أي : خاصمتنا فأطلت جدالنا أو أتيت بأنواعه . وكقوله تعالى : ﴿ وَبَحَادِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنَّ ﴾ [ النحل: ١٢٥] أي : بالطريق التي هي أحسن بحيث تشتمل على نوع إرفاق بهم .

[ ٤١١ ] ومن لم يكن فطنًا بأن كان مغفلًا لا تمكنه إقامة الحجة ولا المجادلة ، لا يقال هذه الآيات ليست واردة إلا في بعضهم فلا تدل على ثبوت الفطانة لجميعهم ، لأنا نقول : ما ثبت لبعضهم من الكمال يثبت لغيره ، فثبتت الفطانة لجميعهم وإن لم يكونوا رسلًا بل أنبياء فقط ، فاللائق بمنصب النبوة أن يكون عندهم من الفطانة ما يردون به الخصم على تقدير وقوع جدال منهم ، ففي قول الشارح : « والظاهر اختصاص هذا الواجب بالرسل » نظر ، بل الظاهر العموم ، نعم الواجب للأنبياء مطلق الفطنة ، وأما الرسل فالواجب لهم كمال الفطنة . ٦٠ - وَمِثْلُ ذَا تَبْلِغُهُمْ لِمَا أَتَوْا وَيَشْتِحِيلُ ضِدِهَا كَمَارَوْوْا[ ٤١٦- ٤١٦]

[ ٤١٢ ] قوله : ( ومثل ذا تبليغهم ) أي : ومثل الواجب المتقدم : تبليغهم ، وقد عرفت أن الوجوب هنا بالدليل الشرعي لا العقلي خلافًا لما جرى عليه الشارح .

[ ٤١٣] وقوله: ( لما أتوا) أي: جاءوا به عن اللَّه تعالى ، ففي كلامه حذف العائد المجرور مع انتقاء شرطه: وهو أن يجر بما جر به الموصول للضرورة ، والمراد ما أتوا بقيد أن يكون مما أمروا بتبليغه للخلق بخلاف ما أمروا بكتمانه وما خيروا فيه ، فالأقسام ثلاثة .

والدليل على وجوب تبليغهم عليهم الصلاة والسلام أنهم لو كتموا شيئًا مما أمروا بتبليغه للخلق لكُنًا مأمورين بكتمان العلم ؛ لأن الله تعالى أمرنا بالاقتداء بهم ، واللازم باطل لأن كاتم العلم ملعون ؛ ولو جاز عليهم كتمان شيء لكتم رئيسهم الأعظم ﷺ قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِينَ أَنَّكُم اللَّهُ عَلَيْكِ وَأَنَّقِ اللَّهَ وَتُحْفِى فِي نَفْسِكَ

[ ٤١٤] التبليغ: وجـوب التبليغ في حق الرسل

مَا ٱللَّهُ مُبِّدِيهِ وَتَخَشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنَهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٧] وأصح محامله ما نقله من يعول عليه في التفسير عن علي بن الحسين (١) من أن اللَّه تعالى كان أعلم نبيه (٢) أن زينب (٣) ستكون من أزواجه ، فلما شكاها إليه زيد (٤) قال له : أمسك عليك زوجك

<sup>(</sup>١) هو : زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب حدث عن أبيه الحسين الشهيد ، وكان معه يو. كربلاء وله ثلاث وعشرون سنة ، وكان يومئذ موعوكا فلم يقاتل ولا تعرضوا له ، بل أحضروه مع آله إلى دمشق فأكرمه يزيد ، ورده مع آله إلى المدينة .

حدث عنه : أولاده : محمد ، عمر ، وزيد المقتول وعبد اللَّه ، وعمر بن دينار والزهري وزيد بن أسلم وغيرهم. قال ابن سعد : هو علي الأصغر ، وأما أخوه علي الأكبر ، فقتل مع أبيه بكربلاء .

وكان علي بن الحسين ثقة «مأمونًا »كثير الحديث عاليًا ، رفيعًا ، ورعًا . اختلف في سنة وفاته فقيل سنة ٩٢ وقيل ٩٣ وقيل ٩٢ وقيل ٩٤ وقيل ٩٢ وقيل ٩٤ وقيل ٩٠ هـ . ( انظر : سير أعلام النبلاء ه٣٢/٥ ، تذكرة الحفاظ ٧٤/١ ، تهذيب الكمال ٣٣٧/١٣) . (٢) ففي الحديث عن علي بن الحسين قال : كان اللَّه تبارك وتعالى أعلم نبيه ﷺ أن زينب ستكون من أزواجه فلما أتاه زيد يشكوها قال : اتق اللَّه وأمسك عليك زوجك قال تعالى ﴿ وَتُقْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ أخرجه ابن جرير الطبري في التفسير ( ١٩/٢٢ ) والبيهقي في الدلائل ( ٤٦٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) هي : أم المؤمنين زينب بنت جحش الأسدية ، تزوجها النبي ، سنة ثلاث وقيل خمس وكانت من سادة النساء ، دينا وورعا وجودا ومعروفا ، رضي الله عنها ، وحديثها في الكتب الستة توفيت في سنة عشرين ، وصلى عليها عمر . ( انظر : الإصابة ٩٣/٨ ، أسد الغابة ٧/٥١ ، ابن سعد ١١١/٨ ، الذهبي في الأعلام ٩٣/٨ ) . (٤) هو : زيد بن حارثة بن شراحيل أبو أسامة الكلبي ، سيد الموالي ، وأسبقهم إلى الإسلام وحب رسول الله عليه ، وأبو حبه ، وما أحب عليه إلا طيبا ، ولم يسم الله تعالى في كتابه صحابيا باسمه إلا زيد بن حارثة . قتل شهيدا في غزوة مؤتة وكانت سنة ثمان وهو ابن خمس وخمسين سنة . ( انظر : الإصابة ٣/٨٨٣ ، والاستيعاب ٤٧/٤) .

واتق الله وأخفى في نفسه ما أعلمه الله به من أنه سيتزوجها ، والله مبدي ذلك بطلاق زيد لها وتزويجها له على ومعنى الحشية استحياؤه على من الناس أن يقولوا: تزوج زوجة ابنه أي من تبناه ، فعاتبه الله على هذا الاستحياء لعلو مقامه وما قيل من أنه على تعلق قلبه بها وأخفاه فلا يلتف إليه وإن جل ناقلوه ، فإن أدنى الأولياء لا يصدر عنه مثل هذا الأمر ، فما بالك به على وهذا الذي نعتقده وندين الله به كما نقله السنوسى في كتبه .

[ ٤ \ ٥ ] المنتحيل:ما

يستحيل في

حق الرسل

قوله: (ويستحيل ضدها) أي: ويستحيل في حقهم عليهم الصلاة والسلام ضد الصفات الأربعة الواجبة في حقهم، فضد الأمانة: الخيانة، وضد الصدق: الكذب، وضد الفطانة: الغفلة وعدم الفطنة، وضد التبليغ: كتمان شيء مما أمروا بتبليغه.

[ ٤١٦] ومعنى استحالتها : عدم قبولها الثبوت لكن بالدليل الشرعي ، كما أشار إليه بقوله : « كما رووا » فإن المعنى : لما رواه العلماء من كتاب وسنة وإجماع . 71 - وجَائِزٌ فِي حَقِّهِمْ كَالأَكْلِ وَكَالجِماعِ لِلنسا فِي الحِلِّ [ ٤٢٧ - ٤٢٦]

[ ٤١٧ ] قوله: ( وجائز .... ) إلخ لما قدم الكلام على الواجب في حق الرسل والمستحيل كذلك شرع في الكلام على الجائز في حقهم لأنه كالمركب من الواجب والمستحيل فإنه ما يجوز وجوده لهم وعدمه .

[ ٤١٨] وقوله: ( في حقهم ) أي: على ذاتهم ، ف ( في ) بمعنى على و (حق ) بمعنى الذات ، والضمير للرسل وكذا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وقوله (كالأكل ) أي: مثل الأكل ، فالكاف اسم بمعنى مثل ، مبتدأ مؤخر قد تقدم خبره وهو (جائز ) ويصح أن يكون فاعلًا به سد مسد الخبر على رأي من لا يشترط الاعتماد على استفهام أو نحوه ، كما في قوله ( خبير بنو لهب ) .

[ ١٩٤] وقوله: (كالجماع للنسا) بالقصر للوزن وإنما كرر المثال إشارة إلى أنه لا المجائز: ما فرق بين أن يكون الجائز في حقهم من توابع الصحة التي لا يستغنى عنها عادة كالأكل والشرب والنوم ، أو التي يستغنى عنها كالجماع للنساء ، حق الرسل فإنه يستغنى عنه بدون حبس النفس حبسًا شديدًا ، بناء على أنه من باب

التفكه ، أو بحبس النفس حبسًا شديدًا بناء على أنه من باب القوت .

[ ٤٢٠] وقوله: ( في الحل) أي: في حال الحل بمعنى الجواز بأن كان بالملك أو بالنكاح، فيجوز لهم الوطء بالملك ولو للأمة الكتابية بخلاف المجوسية ونحوها كالوثنية .

[ ٤٢١] وخالف ابن العربي في الأمة الكتابية معللًا بأنه على شريف عن أن يضع نطفته في رحم كافرة ، وبأنها تكره صحبته . وأما الأمة المسلمة بالملك فجائزة باتفاق ، ويجوز لهم الوطء بالنكاح لما عدا الكتابية والمجوسية ، وما عدا الأمة ولو مسلمة ، لأنها إنما تنكح لخوف العنت ولعدم الطول أي : المهر ، وكل منهما منتف : أما الأول فللعصمة ، وأما الثاني فلأنهم واجدون للطول أي : المهر ، على أنه يجوز للنبي أن يتزوج بدون مهر ، ويعلم من قوله في ( الحل ) أنهم عليهم الصلاة والسلام لا يطئونهن صائمات صومًا مشروعًا ولا معتكفات كذلك ولا حائضات ولا نفساء ولا محرمات .

ولا يجوز الاحتلام عليهم كما صححه النووي ، لأنه من الشيطان ، وقد ورد « ما احتلم نبيَّ قط » (١) نعم إن كان مجرد فيضان ماء من غير تلاعب من الشيطان فلا مانع منه ، ومثل ما ذكره المصنف من الأكل والجماع سائر الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العلية

[ ٢٢٢] الاحتلام : حكمه في حق الرسل

كالمرض ، ومنه الإغماء فيجوز عليهم .

وقيد أبو حامد الإغماء بغير الطويل ، وجزم به البلقيني (٢) ، بخلاف الجنون قليله وكثيره ، لأنه نقص ، وكالجنون : الجذام والبرص والعمى وغير ذلك من الأمور المنفرة ، فلم يعم نبي قط ، ولم يثبت أن شعيبًا كان ضريرًا ، وما كان بيعقوب فهو حجاب على العين من تواصل الدموع ،

الإغماء : حكمه في حق الرسل

[ 277]

ولذلك لما جاءه البشير عاد بصيرًا ، وما كان بأيوب من البلاء فكان بين الجلد والعظم ، فلم يكن منفرًا ، وما اشتهر في القصة من الحكايات المنفرة فهي باطلة .

[ ٢ ٢ ٤ ] السهو : حكمه في حق الرسل

وأما السهو فممتنع عليهم في الأخبار البلاغية كقولهم الجنة أعدت للمتقين ، وعذاب القبر واجب وهكذا. وغير البلاغية ك (قام زيد وقعد عمرو) وهكذا ، وجائز عليهم في الأفعال البلاغية وغيرها كالسهو في الصلاة للتشريع ، لكن لم يكن سهوهم ناشئًا عن اشتغالهم بغير ربهم ،

## ولذا قال بعضهم :

يا سائلي عن رسول الله كيف سها والسهو من كل قلب غافل لاه قد غاب عن كل شيء سره فسها عما سوى الله فالتعظيم لله

[ ٤٢٥] النسيان : حكمه في حق الرسل

وأما النسيان فهو ممتنع في البلاغيات قبل تبليغها ، قولية كانت أو فعلية ، فالقولية كالجنة أعدت للمتقين ، والفعلية كصلاة الضحى إذا أمرهم الله بفعلها ليقتدى بهم فيها ، فلا يجوز نسيان كل منهما قبل تبليغ الأولى بالقول والثانية بالفعل ، وأما بعد التبليغ فيجوز نسيان ما ذكر من الله تعالى ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١٥٦٤ ) بسند ضعيف جدًّا وأخرجه ابن عدي في الكامل ( ٩٥٩/٣ ) عن ابن عباس .

 <sup>(</sup>٢) هو: عمر بن رسلان بن نصير بن صالح الكناني العسقلاني الأصل، ثم البلقيني المصري الشافعي شيخ الإسلام الفقيه المجتهد وبلقينة من بلاد الغربية بمصر. له تصانيف منها: تصحيح المنهاج في فروع الشافعية، ومحاسن الاصطلاح في الحديث، توفي سنة ٨٠٥٥ هـ. (انظر: الضوء اللامع ٨٥/٦)، وشذرات الذهب ٨١/٥)، والأعلام ٤٦/٥).

وأما نسيان الشيطان فمستحيل عليهم ، إذ ليس للتثيطان عليهم سبيل . وقول يوشع : ﴿ وَمَا آَسَنِيهُ إِلَّا اَلشّيطَنُ ﴾ [الكهف : ٦٣] تواضع منه ، أو قبل نبوته وعلمه بحال نفسه ، وإلا فهو رحماني بشهادة ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبَغُ ﴾ [الكهف : ٦٤] ووسوسة الشيطان لآدم بتمثيل ظاهري ، والممنوع لعبه ببواطنهم ، وبالجملة فيجوز على ظواهرهم ما يجوز على البشر مما لا يؤدي إلى نقص. وأما بواطنهم فمنزهة عن ذلك متعلقة بربهم . [ ٢٢٤] وفي المنن : كان معروف الكرخي (١) يقول : لي ثلاثون سنة في حضرة الله تعالى ما خرجت ، فأنا أكلم الله والناس يظنون أني أكلمهم اه .

فإذا كان هذا حال أحد الأتباع ، فما بالك بالأنبياء ، خصوصًا رئيسهم الأعظم ﷺ .

<sup>(</sup>١) هو : معروف بن فيروز الكرخي أبو محفوظ أحد أعلام المتصوفين ، / كان من موالي الإمام علي الرضا ، وقد أفرد ابن الجوزي أخباره ومناقبه بالتصنيف . توفي سنة ٢٠٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٩٦/٧ ) .

٦٢ – وَجَامِعٌ مَعْنَى الذِّي تَقَرِرا شَهَادتا الإسلامِ فَأَطْرِحِ المرا [٤٣٧ - ٤٣٦]

[ ٤٢٧] قوله ( وجامع ... ) إلخ لما فصل ما يجب الله وما يستحيل وما يجوز وما يجب للرسل وما يستحيل وما يجوز : ذكر ما يتضمن ذلك ، و « جامع » مبتدأ لاعتماده على موصوف محذوف ، والتقدير : وشيء جامع ، « وشهادتا الإسلام » فاعل سد مسد الخبر .

[ ٤٢٨ ] وقوله: ( معنى الذي تقررا ) بألف الإطلاق: أي معنى هو الذي تقرر في ذهن السامع، فالإضافة للبيان، ويصح أن تكون الإضافة حقيقة: أي معنى ما تقرر من الألفاظ في موضعه المخصوص من الكتاب، وعلى كل فذلك المعنى هو جميع العقائد الإيمانية مما يرجع إلى الألوهية والنبوة وجوبًا وجوازًا واستحالة، والمعنى: ما يعني: من اللفظ ويسمى مفهومًا باعتبار كونه يفهم منه ومدلولًا باعتبار كون اللفظ يدل عليه.

[ ٤٢٩] وقوله: (شهادتا الإسلام) أي: الشهادتان الدلتان على الإسلام الذي هو الانقياد الظاهري كما تقدم ، فالإضافة في كلامه من إضافة الدال للمدلول: أو اللتان هما هما سبب في الإسلام ، فالإضافة في كلامه من إضافة السبب للمسبب ، أو اللتان هما الجزء الأعظم من مسمى الإسلام ، بناء على أن الهيئة المركبة من الأركان الخمسة المذكورة في حديث « بني الإسلام على خمس » فالإضافة في كلامه من إضافة الجزء للكل ، والجامع لما تقدم من العقائد إنما هو معنى الشهادتين لا لفظهما ، فكلام المصنف على حذف مضاف: أي معنى شهادتي الإسلام كما أشار إليه الشارح ، ومعنى جمعه للها: استلزامه لها لأن اللزوم يصح وصفه بجمعه للوازمه بالنظر لدلالته عليها .

[ ٤٣٠] وقوله: (فاطرح المرا) تكملة: أي: إذا علمت أن كلمتي الشهادتين جمعتا جميع ما تقرر من العقائد الإيمانية ، فاترك الجدال في صحة جمعها لما ذكر ، وبيان ما ذكره: أن الجملة الأولى نفت الألوهية عن غيره تعالى وأثبتتها له تعالى ، وحقيقة الألوهية العبادة بحق ، ويلزم منها استغناء الإله عن كل ما سواه ، وافتقار كل ما عداه إليه ، فحقيقة الإله: المعبود بحق ، ويلزم منه أنه مستغن عن كل ما سواه ومفتقر إليه كل ما عداه ، فمعنى لا إله إلا الله الحقيقي : لا معبود بحق في الواقع إلا الله . ومعناها بطريق اللزوم : لا مستغنيًا عن كل ما سواه ومفتقرًا إليه كل ما عداه إلا الله .

[ ٤٣١] فتفسير الشيخ السنوسي الذي ذكره في الصغرى باللازم لا بالحقيقة ، وإنما اختاره لكون استلزامه للعقائد المتقدمة أظهر من استلزام المعنى الحقيقي لها ، فإذا علمت

ذلك فاعلم أن الاستغناء يستلزم وجوب وجوده وقدمه وبقائه ومخالفته للحوادث وقيامه بنفسه وتنزيهه عن النقائص ، ويدخل في ذلك السمع والبصر والكلام ولوازمها : وهي كونه سميعًا وبصيرًا ومتكلمًا ، بناء على القول بالأحوال ، إذ لو لم تجب له هذه الصفات لكان محتاجًا إلى المحدث أو المحل أو من يدفع عنه النقائص ، فهذه إحدى عشرة عقيدة من الواجبات ، وإذا وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها ، فهذه إحدى عشرة عقيدة من المستحيلات ، يستلزم أيضًا نفي وجوب فعل شيء من الممكنات أو تركه ، وإلا لزم افتقاره إلى فعل ذلك الشيء أو تركه ليتكمل به ، فهذه عقيدة الجائز ، فجملة ما استلزمه الاستغناء ثلاثة وعشرون عقيدة . وأما الافتقار فيستلزم الحياة والقدرة والإرادة والعلم ، ولوازمها : وهي كونه حيًّا وقادرًا ومريدًا وعالمًا ، بناء على القول بالأحوال ، ويستلزم أيضًا الوحدانية ، فهذه تسعة من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه تسعة من العقائد المستحيلات ، فجملة ما استلزمه الافتقار ثمان عشرة عقيدة ، فإذا ضمت للثلاثة والعشرين السابقة كان المجموع واحدًا وأربعين الواجب له تعالى منها عشرون ، والجائز عليه واحد .

[ ٣٣٢] فقد اشتملت الجملة الأولى على أقسام الحكم العقلي الثلاثة الراجعة له تعالى ، والجملة الثانية فيها الإقرار برسالته ، ويلزم منه تصديقه في كل ما جاء به ، ويندرج فيه فيه وجوب صدق الرسل وأمانتهم وفطانتهم وتبليغهم لما أمروا بتبليغه للخلق ، ويندرج فيه أيضًا استحالة الكذب والخيانة والغفلة والكتمان عليهم ، ويندرج فيه أيضًا جواز جميع الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العلية ، وهذه جملة أقسام الحكم العقلي الثلاثة المتعلقة بالرسل عليهم الصلاة والسلام ، فقد بان لك تضمن كلمتي الشهادة لجميع العقائد المتقدمة ، ولعلهما لهذا المعنى مع اختصارهما جعلهما الشارع ترجمة عما في القلب من الإيمان ولم يقبل من أحد الإيمان إلا بهما مع القدرة عليهما وقد نص العلماء على أنه لابد من فهم معناهما ولو إجمالًا ، وإلا لم ينتفع الناطق بهما .

[ ٤٣٣ ] وقال بعضهم : الأوسع للذاكر أن يلاحظ أخذهما من القرآن ليثاب عليهما مطلقًا .

[ ٤٣٤] وقد اختلف العلماء ، هل الأفضل المد أو القصر ، فمنهم من اختار المد ليستشعر المتلفظ بهما بنفي الألوهية عن كل موجود سواه تعالى ، ومنهم من اختار القصر لئلا تخترمه المنية قبل التلفظ بذكر الله تعالى ، وفصل بعضهم بين أن يكون أول كلامه بهما فيقصر ، وإلا فيمد . وأما حذف ألف الله فهو لحن لا يصح معه ذكر ولا

تنعقد معه يمين . واعلم أن النفي منصب على المعبود بحق في الواقع .

[ ٤٣٥] فالمعنى: انتفى المعبود بحق في الواقع إلا الله كما يصح جعله منصبًا على ما في ذهن المؤمن ، لأنه يتصور أفراد المعبود بحق على سبيل الفرض ، ثم يحكم عليها بالنفي إلا الله ، لكن لا يحصل الرد على الكفار إلا باعتبار الواقع ، ولا يصح أن يكون منصبًا على ما في ذهن الكافر ، لأن ما في ذهنه من الأصنام ثابت لا يصح نفيه .

[ ٤٣٦] والتحقيق أن الكلمة المشرفة من قبيل عموم السلب أي : السلب العام لجميع أفراد الإله ما عدا المستثنى ، لأنه يجب على المتكلم بهذه الكلمة أن يلاحظ أن الحكم بالنفي منصب على جميع أفراد الإله غير المستثنى ، لأنه لو جعله شاملًا للمستثنى لكفر ، فقوله : « إلا الله » قرينة على ما أراده أولًا ، لكن جعلها من عموم السلب على خلاف القاعدة من أنه إذا تقدمت أداة السلب على أداة العموم كان الكلام من سلب العموم كما في قولهم « لم آخذ كل الدراهم » فإن الحق أنها قاعدة أغلبية ، ولا يصح أن تكون الكلمة المشرفة من سلب العموم على القاعدة ، لأنها حينئذ لا تفيد التوحيد .

وقول بعضهم إنها من سلب العموم ، محمول على أنها سلبت عموم الألوهية لغير المستثنى وقصرتها على المستثنى ، لكن لا يفيد ذلك جوهر الكلمة المشرفة . وَلَوْ رَقَى فِي الْخَيرِ أَعْلَى عَقَبَه [ ٤٣٧ - ٤٤ ] ٦٣ - وَلَمْ تَكُنْ نُبُوَّةٌ مُكْتَسَبَه

[ ٤٣٧ ] قوله : ( ولم تكن نبوة مكتسبة ) أي : لا يكتسبها العبد بمباشرة أسباب مخصوصة كملازمة الخلوة والعبادة وتناول الحلال كما زعمت الفلاسفة لعنهم الله تعالى ، فالذي ذهب إليه المسلمون جميعًا أن النبوة خصيصة من الله تعالى لا يبلغ العبد أن يكتسبها ، ويفسرونها باختصاص العبد بسماع وحي من اللَّه تعالى بحكم شرعي تكليفي سواء أمر بتبليغه أم لا ، وهكذا الرسالة ، لكن بشرط أن يؤمر بالتبليغ .

[ ٤٣٨] وذهبت الفلاسفة إلى أن النبوة مكتسبة للعبد بمباشرة أسباب خاصة ، ويفسرونها بأنها صفاء وتجلُّ للنفس يحدث لها من الرياضات بالتخلي عن الأمور الذميمة والتخلق بالأخلاق الحميدة ، فالخلاف بين المسلمين والفلاسفة في أن النبوة ليست مكتسبة أو أنها مكتسبة : مبنى على

الخلاف بينهما في معناها .

النبوة:

حيكم اكتسابها

[ ٤٣٩ ] والقول باكتساب النبوة أقوى المسائل التي كفرت بها الفلاسفة وإن لم تكن من المسائل المذكورة في النطم المشهور ، ويلزم على قولهم باكتسابها تجويز نبي بعد سيدنا محمد أو معه ، وذلك مستلزم لتكذيب القرآن والسنة ، فقد قال تعالى : ﴿ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيُّتُ ﴾ ﴿ [الأحزاب: ٤٠] وقال الكيلا « لا نبي بعدي » (١) وأجمعت الأمة على إبقائه على ظاهره . الولاية : | وأما الولاية ففيها طريقتان ، والأظهر التفصيل ، فمنها ما هو مكتسب وهو أنـــواعـهــا | امتثال المأمورات واجتناب المنهيات ، وتسمى الولاية العامة ، ومنها ما هو حكم | غير مكتسب : وهو العطايا الربانية كالعلم اللدني ورؤية اللوح المحفوظ اكتسابها وغير ذلك .

[ ٤٤٠ ] وقوله : ( ولو رقى في الخير أعلى عقبة ) أي : ولو فعل العبد في الخير أشق العبادات فشبه أشق العبادات بأعلى عقبة ، وهي في الأصل الطريق الصاعد في الجبل بجامع المشقة في كل ، واستعير لفظ المشبه به للمشبه على طريق الاستعارة التصريحية ورقى ترشيح للاستعارة ، لأن الرقى معناه الصعود وهو مناسب للمشبه به (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٣٤٥٥ ) ومسلم ( ١٨٤٢ ) من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) ذهب الفلاسفة إلى أن النبوة مكتسبة بالرياضة والعبادة وأكل الحلال. ويرد عليهم بطرد إبليس ، مع كونه كان أكثر الخلق عبادة . « واللَّه أعلم » حيث يجعل رسالته . ( انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد . ( ۲۸۷ , ۲۸٦

٢٤ - بَلْ ذَاكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤتيهِ لَمَنْ يَشَاءُ جَلَّ اللَّه وَاهِبُ المِنْ [ ٤٤٦ - ٤٤٦ ]

[ ٤٤١] | قوله : ( بل ذاك فضل اللَّه ) هذا إضراب انتقالي لا إبطالي ، واسم النبوة فضل الإشارة عائد على المذكور من النبوة والفضل إعطاء الشيء لغير عوض لا الله يعطيه عاجل ولا آجل ، ولذا لا يكون لغيره تعالى ، وفي الكلام حذف مضاف ، والتقدير بل المذكور من النبوة أثر فضل اللَّه .

لمن يشاء

[ ٤٤٢ ] وقد فسر الشارح اسم الإشارة بالاصطفاء للنبوة والاختيار للرسالة ، وعليه فلا حاجة لتقدير المضاف المذكور . وإن قدره الشارحٍ مع ذلك التفسير ، لأن الاصطفاء للنبوة والاختيار للرسالة جزئي من جزئيات فضل اللَّه لَا أثره .

وقوله : ( يؤتيه لمن يشاء ) أي : آتاه وأعطاه لمن شاء ، وأراده في الأزل لذلك ممن كان مستجمعًا لشروط النبوة ، فالمراد بالمضارع الماضي فيهما ، وإنما عبر بالمضارع استحضارًا للصورة العجيبة وإنما كان المضارع بمعنى الماضي في الأول ، لأن إيتاء النبوة قد انقطع بعده ، فإنه خاتم النبيين ، وفي الثاني لأن مشيئته وإرادته تعالى لذلك ثابتة في الأزل ، وإن تأخر الإيتاء بالفعل فيما لا يزال ، والضمير المنصوب في ( يؤتيه ) عائد على الفضل بمعنى المتفضل به لا بالمعنى السابق ، ففي الكلام استخدام ، وإنما قلنا ذلك لأن الفضل بالمعنى السابق لا يتصف بذلك.

ر ٢٤٤٣ م قوله : ( جل اللَّه ) أي : تنزه اللَّه عن أن ينال شيء لم يكن أراد إعطاءه -

[ ٤٤٤ ] وقوله : ( واهب المنن ) أي : معطي العطايا بدون عوض ، فالواهب بمعنى المعطى بدون عوض ، والمنن بمعنى العطايا أي : الأمور التي تئول إلى كونها عطايا ، ففي كلامه مجاز الأول ، وإلا لزم تحصيل الحاصل كما في قوله ﷺ « من قتل قتيلًا فله سلبه» (١) أي : من قتل شخصًا يئول أمره إلى كونه قتيلًا فله سلبه كذا قيل .

والحق أنه ليس من المجاز في شيء ولا يلزم تحصيل الحاصل لأن المراد : من قتل قتيلًا بهذا القتل لا بغيره ، حتى يلزم ما ذكر .

[ ٥٤٤ ] ولذلك شنع السبكي في عروس الأفراح على من جعل الحديث المذكور من مجاز الأول ، فالمراد هنا العطايا بهذا الإعطاء .

[ ٤٤٦ ] قال الشارح : وظاهر السياق أن المرد بالمنن الكاملة كالنبوة : أي فتكون « أل » للعهد ، والمعهود النوع الكامل منها والأحسن أن تكون للاستغراق ، فإنه تعالى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٤٣٢١ ) ومسلم ( ١٧٥١ ) عن أبي قتادة .

واهب لجميع المنن جليلها وحقيرها . وبقي أنه قد تقرر أن أسماء اللَّه تعالى توقيفية ، مع أن ( الواهب ) لم يرد ، وإنما الوارد في الأسماء الوهاب ، وحينئذ فكيف يطلق المصنف الواهب عليه تعالى ، وقد يقال : إن المصنف جار على طريقة من يكتفي بورود المادة أو على طريقة من يجوِّز إطلاق كل ما يدل على الكمال ، وإن لم يرد ، وهذا على تسليم عدم ورود ( الواهب ) وأما على وروده كما عزاه بعضهم لابن حجر في شرحه على المنهاج في باب العقيقة فلا إشكال .

٥٠ - وأَفْضَلُ الحَلْقِ على الإطْلَاقِ نَبِيُّنا فَمِلْ عَنِ الشَّقَاقِ [ ٤٤٧ - ٤٤٩]

قوله: ( وأفضل الحلق على الإطلاق نبينا ) أي أفضل المخلوقات على الفضلية العموم الشامل للعلوية والسفلية من البشر والجن والملك في الدنيا والآخرة النبي على في سائر خصال الحير وأوصاف الكمال: نبينا محمد على والأولى أن ( أفضل الحلق ) خبر مقدم و ( نبينا ) مبتدأ مؤخر ، ويصح العكس ، والإضافة في ( نبينا ) لتشريف المضاف إليه لا للاختصاص لما سيأتي من عموم بعثته على هذا إذا جعل الضمير راجعًا لهذه الأمة ، وإن جعل راجعًا لما يشمل هذه الأمة وغيرها كان عامًّا الضمير راجعًا لما سيأتي من عموم بعثته وأفضليته على على معلى الحميع عليه المسلمون حتى المعتزلة فهو على مستثنى من الحلاف الآتي في التفضيل بين الملائكة والبشر ، ولا عبرة بما زعمه الزمخشري من تفضيل جبريل الطبيخ مستدلًا بقوله تعالى : وإن رسول كريم إلى قوله : ﴿ أَمِينُ ﴾ واقتصر على نفي الجنون عنه على بقوله تعالى :

الآية لما ادعاه ، لأن المقصود منها نفي قولهم : ﴿ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بِشَرٌّ ﴾ [النحل: ١٠٣]. وقولهم : ﴿ أَفَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ جِنَةً ﴾ [سبأ : ٨] وليس المقصود المفاضلة بينهما، وإنما هو شيء اقتضاه الحال ولا عبرة بما قد يتوهم من تفضيل جبريل عليه ،

﴿ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴾ [ التكوير : ٢٢ ] وقد خرق في ذلك الإجماع ، ولا دلالة في

بينهما، وإنما هو سيء افتصاه الحال ولا عبره بما قد يتوهم من تفضيل جبريل عليه ، لكونه كان يعلمه ، فكم من معلم بالفتح أفضل من معلم بالكسر على أنه قد ذكر الشيخ

ابن العربي في الفتوحات أن القرآن أنزل عليه ، قبل نزول جبريل به عليه ، لكن قال الشيخ الشعراني بعد أن نقل ذلك عنه ، وفيه نظر ، ولم أطلع على ذلك في حديث والله

أعلم (1) ، وما ورد من النهي عن تفضيله ، كقوله : « لا تفضلوني على الأنبياء » (1)

<sup>(</sup>١) أجمع المسلمون على أن محمدا ، أفضل الحلق على الإطلاق ، لم يخالف في ذلك سوى الزمخشري الذي خرق الإجماع ، وقال بتفضيل جبريل على محمد ، مستدلًّا بما في سورة التكوير من قوله تعالى : «إنه لقول رسول كريم الآية حيث وصف جبريل بأنه رسول كريم إلى قوله ... ثم آمين ، واقتصر في وصف محمد على قوله : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْوُنِ ﴾ فرد عليه بأن القرآن في أعلى طباق البلاغة وهي مطابقة الكلام لمقتضى الحال ، فإن كلام الكفار كان في الواسطة الذي كان يأخذ عنه النبي ، حيث قالوا : إنما يعلمه بشر ، وقالوا : إن به جنة ، أي أخذ عن الجن ، فرد عليهم المولى بمدح الواسطة ، وبراءة المصطفى مما يقولون ، فإنه كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين ، قال تعالى ﴿ أَدْ لَمْ يَسْرِفُواْ رَسُولُمْ مُهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ . انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ٢٩١ ، ٢٩١ ) . (٢) أخرجه البخاري ( ٢٩١ ، ٢٤١ ) ومسلم ( ٢٣٧٣ ) عن أبى هريرة ﷺ .

وقوله: « لا تفضلوني عن يونس بن متى » والتحقيق أن متى اسم أبيه ، خلافًا لعبد الرزاق (١) كما رجحه بن حجر (٢) . وقوله على الله تخيروني على موسى » ونحو ذلك فمحمول على تفضيل يؤدي إلى تنقيص غيره من الأنبياء ، أو أنه قال قبل أن يعلم أنه أفضل . ويحتمل أنه قاله تأدبًا وتواضعًا ، وقيل : معنى لا تفضلوني على يونس بن متى لا تعتقدوا أني أقرب إلى الله من يونس في الحس ، حيث ناجيت الله من فوق السموات السبع وهو ناجى ربه في بطن الحوت في قاع البحر لتنزهه تعالى عن الجهة والمكان ، فيستوي في حقه من فوق السموات ومن في قاع البحر ، وعدم التفضيل بهذا الاعتبار لا ينافي أنه على أفضل الجميع ، وقد قال على الله ولا فخر أعظم من ذلك ، أو ولا أقول ذلك فخرًا ، بل تحدثًا بالنعمة ، واختلف هل أفضليته ، لمزاياه التي اختص بها أو بتفضيل من الله تعالى .

[ ٤٤٨ ] والتحقيق أنه بتفضيل من الله تعالى وإن كنا نعتقد أنه ، قام به مزايا لكنها لا تقتضي التفضيل ، ولذلك يقولون : يوجد في المفضول مالا يوجد في الفاضل ، فللسيد أن يفضل من شاء على من شاء ، وغير هذا تعسف لا يسلم من سوء الأدب .

[ ٤٤٩] قوله: (فمل عن الشقاق) أي: إذا عرفت هذا الحكم المجمع عليه فاعدل عن المنازعة فيه ، لأنه لا تجوز المنازعة في الحكم المجمع عليه ، إذ لا يجوز خرق الإجماع. وقد أشار المصنف بذلك لمنازعة الزمخشري ، وإنما سميت المنازعة شقاقًا ، لأن كلّا من المتنازعين يكون في شق: أي جانب لا يكون فيه الآخر .

<sup>(</sup>۱) هو : عبد الرزاق بن همام الصنعاني أحد الأئمة الأعلام الحفاظ صاحب المصنف المشهور باسمه ، وله تفسير القرآن ، توفي سنة ۲۱۱ هـ . ( انظر : تهذيب التهذيب ۳۱۰/۱ ، ووفيات الأعيان ۳۰۳/۱ ) . (۲) انظر : فتح الباري ۲/۵۱ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ( ٣٦١٠ ) وقال حسن غريب ، عن أنس بن مالك 🚓 .

77 - وَالأَنْبَيَا يَلُونَهُ فِي الفَضْلِ وَبَعْدَهُمْ مَلاَئِكَةً ذِي الفَضَلِ [ ٠٥٠ - ٤٥١ ]
[ ٠٥٤ ] قوله: (والأنبياء يلونه في الفضل) أي: والأنبياء عليهم الصلاة والسلام يتبعون نبينا محمدًا عِلِيَّةٍ في الفضل؛ فمرتبتهم بعد مرتبته عِلِيَّةٍ فيه ، وإن تفاوتوا فيها فيليه سيدنا إبراهيم، فسيدنا موسى، فسيدنا عيسى، فسيدنا نوح، وهؤلاء هم أولوا العزم أي: الصبر وتحمل المشقاق.

وقد نظم بعضهم أولي العزم على هذا الترتيب فقال :

محمد إبراهيم موسى كليمه فعيسى فنوح هم أولو العزم فاعلم وليس آدم منهم ، لقوله تعالى : ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَرْمًا ﴾ [ طه : ١١٥ ] ويلي أولي العزم بقية الرسل ، ثم الأنبياء غير الرسل مع تفاوت مراتبهم عند الله تعالى .

[ ٤٥١ ] فالواجب اعتقاد أفضلية الأفضل على طبق ما ورد به الحكم : تفصيلًا في التفصيلي ، وإجمالًا في الإجمالي ، ويمتنع الهجوم فيما لم يرد فيه توقيف .

[ ٢٥٢] وقوله: (وبعدهم ملائكة ذي الفضل) بإسكان التاء، وإدغامها في الذال للوزن، و (ذي الفضل) صفة للفظ الجلالة المقدر. أي وبعد الأنبياء ملائكة الله ذي الفضل، فمرتبتهم تلي مرتبة الأنبياء في الجملة، وإنما قلنا في الجملة لأن الذي يلي مرتبة الأنبياء من الملائكة رؤساؤهم كجبريل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل، ثم بقية الملائكة.

[ ٤٥٣] وقد اتفقوا على أن جبريل وميكائيل أفضل جميع الملائكة ، ثم اختلفوا في الأفضل منهما ، فقيل : إن جبريل أفضل وهو المشهور ، وقيل : إن ميكائيل أفضل ، وما ذكر من أن الملائكة رؤساء وغيرهم تلي الأنبياء : طريقة جمهور الأشاعرة وهي مرجوحة ، وستأتى طريقة الماتريدية وهي الراجحة .

[ 303 ] وذهب القاضي أبو عبد اللَّه الحليمي (١) مع آخرين كالمعتزلة إلى أن الملائكة أفضل من الأنبياء إلا نبينا ، لما تقدم من أنه مستثنى من محل الحلاف معللين بتجردهم عن الشهوات ، ورد بأن وجودها مع قمعها أتم ، فقد قال ، : « أحب الأعمال إلى اللَّه أحمزها » (٢) بسكون الحاء المهملة وبعد الميم زاي : أي أشقها .

<sup>(</sup>١) هو : الحسين بن الحسن بن محمد الشافعي أبو عبد الله ، القاضي أحد فقهاء الشافعية ، كان رئيس أهل الحديث في بلاد ما وراء النهر . توفي سنة ٤٠٣ هـ في بخارى من تصانيفيه : المنهاج في شعب الإيمان . ( انظر : سير أعلام النبلاء ١٤١/١٣ ، والأعلام ٢٣٥/٢ ) .

رُم) ذكره الزمخشري في غريب الحديث ٣١٩/١ ، وقد نقل السخاوي في المقاصد الحسنة صـ٦٩ عن الحافظ المزى قوله : هو من غرائب الأحاديث ولم يرو في شيء من الكتب الستة .

[ ٤٥٥ ] قال السعد : ولا قاطع في هذه المقامات .

[ 207 ] ولذلك قال تأج الدين ابن السبكي ليس تفضيل البشر على الملك مما يجب اعتقاده ويضر الجهل به ، والسلامة في السكوت عن هذه المسألة ، والدخول في التفضيل بين هذين الصنفين الكريمين على الله تعالى من غير دليل قاطع دخول في خطر عظيم وحكم في مكان لسنا أهلًا للحكم فيه .

[ 207 ] واعلم أن الملائكة أجسام لطيفة نورانية قادرة على التشكل بأشكال مختلفة الملائكة: في أشكال حسنة ، شأنها الطاعة ومسكنها السموات غالبًا ، ومنهم من تعريفها يسكن الأرض ، يسبحون الليل والنهار لا يفترون ولا يعصون الله ما

أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، لا يوصفون بذكورة ولا بأنوثة ، فمن وصفهم بذكورة فسق ، ومن وصفهم بأنوثة كفر لمعارضته قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنَدُ الرَّمْنِينِ إِنَكًا ﴾ [ الزخرف : ١٩ ] وأولى بالكفر من قال : خناثى ، لمزيد التنقيص .

٦٧ - هذَا وقَوْمٌ فَصَّلُوا إِذ فَضَّلُوا وَبَعْضُ كُلَّ بَعْضَهُ قَدَيَفْضُلُ [٥٨] - ٦٧]

[ ٤٥٨] قوله: (هذا) مفعول لمحذوف أي: افهم هذا، ويصح غير ذلك كما تقدم في نظيره ؛ واسم الإشارة عائد على المذكور من تفضيل الأنبياء على الملائكة وتفضيل الملائكة على بقية البشر من غير تفصيل كما هو طريقة جمهور الأشاعرة المرجوحة، وإنما قدمها الناظم لأنه وضع منظومته على مذهبهم.

[ 903 ] المفاضلة بين الملائكة والبشر

وقوله: (وقوم فصلوا إذ فضلوا) أي: وقوم من الماتريدية فصلوا بين رؤساء الملائكة وعوامهم وعوام البشر حين فضلوا بين الفريقين فقالوا: الأنبياء أفضل من رؤساء الملائكة كجبريل وميكائيل، ورؤساء الملائكة أفضل من عوام البشر وهم أولياؤهم غير الأنبياء كأبي بكر (١) وعمر الله وليس المراد بعوام البشر ما يشمل الفساق، فإن الملائكة أفضل منهم على الصحيح

وعوام البشر المذكورون أفضل من عوام الملائكة وهم غير رؤسائهم كحملة العرش وهم أربعة الآن ، فإذا كان يوم القيامة أيدهم الله بأربعة أخرى . قال تعالى : ﴿ وَيَمْ لَ عَشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ بَوْمَ لِذِي الْجَلَالُ عليه يوم القيامة ، وكالكروبيين بفتح الكاف وتخفيف الراء وهم ملائكة حافون بالعرش طائفون به ، لقبوا بذلك لأنهم متصدون للدعاء برفع الكرب عن الأمة . وقيل غير ذلك ، وقد علمت أن هذه الطريقة هي الراجحة .

[ ٤٦٠ ] فإن قيل: يلزم عليها تفضيل غير المعصوم على المعصوم أجيب بأن العصمة لا دخل لها في التفضيل ، فلا ينظر لها فيه ، وإنما ينظر للأكثرية في الثواب على العبادة ، فعوام البشر أكثر ثوابًا من عوام الملائكة لحصول المشقة لعوام البشر في عبادتهم ، بخلاف عوام الملائكة فإن جِبِلَّتهم الطاعة فلا يحصل لهم فيها مشقة .

[ ٤٦١ ] قوله : ( وبعض كل بعضه قد يفضل ) « بعض » بالرفع مبتدأ « وبعضه »

<sup>(</sup>١) هو: اسمه عبد الله ويقال: عتيق بن أبي قحافة عثمان القرشي التيمي، صاحب رسول لله وأحد السابقين الأولين والعشرة المبشرين بالجنة وصاحب رسول الله في الغار ورفيقه في الهجرة وأحب خلق الله من الرجال إلى قلب رسول الله، وخليفة المسلمين من بعده. توفي را هـ. (انظر: أسد الغابة ٢٩٥/٤، تاريخ الطبري ٢٧٨/٣، طبقات ابن سعد ١٢٤/٣، ، سير أعلام النبلاء ٢٩٧/٣).

<sup>(</sup>٢) هو: أمير المؤمنين وخليفة خليفة رسول رب العالمين ، فاروق الأُمة عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى أبو حفص القرشي العدوي ، روى عن النبي ﷺ وعنه : علي وابن مسعود وابن عباس وأبو هريرة ، وعدة من الصحابة ، ومناقبه ﷺ كثيرة شهيرة . قتل شهيدا سنة ٢٣ هـ أرضاه . (انظر : سير أعلام النبلاء ٢٠٩/ ، ما طبقات ابن سعد ٢٥٥/٣ ، الإصابة ٣٠٣٤ ، تاريخ الحلفاء للسيوطي ١٢٨ ) .

بالنصب مفعول مقدم ليفضل الواقع بعده ، والجملة خبر المبتدأ : أي وبعض كل من الأنبياء والملائكة قد يفضل بعضه الآخر . و « قد » للتحقيق ، فبعض الأنبياء كأولى العزم أفضل من بعضهم الآخر ، وبعض الملائكة كرؤسائهم أفضل من بعضهم الآخر ، وبعض الملائكة كرؤسائهم أفضل من بعضهم الآخر ، وتلخيص ما أشار إليه الناظم أولاً وآخرًا مع الجري على الطريقة الراجحة في التفضيل : أن سيدنا محمدًا عيلي أفضل الخلق على الإطلاق ، ويليه سيدنا إبراهيم ، ثم سيدنا موسى ، ثم سيدنا عيسى ثم سيدنا نوح ، وهؤلاء هم أولي العزم كما تقدم ، ثم بقية الرسل ، ثم الأنبياء غير الرسل ، وهم متفاضلون فيما بينهم عند الله ، ثم جبريل ، ثم ميكائيل ، ثم بقية رؤسائهم ، ثم عوام البشر ، ثم عوام الملائكة وهم متفاضلون فيما بينهم عند الله أيضًا ، وسبق أنه يمتنع الهجوم فيما لم يرد فيه توقيف ، ولهذا أبهم الناظم في الفاضل والمفضول حيث قال : « وبعض كل بعضه قد يفضل » .

٦٨ - بِالمعجزات أَيِّدُوا تَكَرُّمًا وعِصَمةُ الْبَارِي لِكُلِّ حَتَّمَا [٤٦٥ - ٤٦٥]

[ ٢٦٢] وله : ( بالمعجزات أيدوا ) الجار والمجرور متعلق بالفعل بعده : أي أيدهم الله تعالى بالمعجزات ، حيث أظهرها على أيديهم تصديقًا لهم في دعوى النبوة والرسالة ، وفيما بلغوه عن الله تعالى لأنها نازلة منزلة قوله تعالى : « صدق عبدي في كل ما يبلغ عني » و « أل » في المعجزات للجنس ، فاندفع ما يوهمه ظاهر النظم من أنه لابد في ثبوت النبوة والرسالة من عدد من المعجزات ، وليس كذلك ، إذ الواحدة تكفي ، ويصح أن تكون للاستغراق ، ويكون من مقابلة الجمع بالجمع ، كما في قولك « لبس القوم ثيابهم » أي : لبس كل واحد ثوبه الخاص به ولو واحدًا ، وقوله ( تكرمًا ) أي : تفضلًا وإحسانًا من غير إيجاب ولا وجوب. وأشار بذلك إلى الرد على من أوجب عليه تعالى المعجزة كما أوجب عليه الإرسال ، وإلا لبطلت فائدة الإرسال ، وذلك مبني على قولهم بوجوب الصلاح والأصلح المبني على قاعدتهم الباطلة وهي قولهم بالتحسين والتقبيح العقليين ، فالحق أنه لا يجب على الله شيء لأحد من خلقه ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمّاً يَهُعَلُ العَلَيْنَ عَمّاً المُعْمَ يُشْتَلُونَ ﴾ و الأنبياء : ٢٣] .

المعجزة : واعلم أن المعجزة لغة : مأخوذة من العجز وهو ضد القدرة . وعرفًا : أمر تعريفها : خارق للعادة مقرون بالتحدي الذي هو دعوى الرسالة أو النبوة مع عدم أنواعها المعارضة .

[ ٤٦٣ ] وقال السعد : هي أمر يظهر بخلاف العادة على يد مدعي النبوة عند تحدي المنكرين على وجه يُعْجِز المنكرين عن الإتيان بمثله ، وقد اعتبر المحققون فيه سبعة قيود .

الأول: أن تكون قولًا أو فعلًا أو تركًا ، فالأول كالقرآن ، والثاني كنبع الماء من بين أصابعه على أن المنفذ القديمة ، أصابعه على المنالث كعدم إحراق النار لسيدنا إبراهيم ، وخرج بذلك الصفة القديمة ، كما إذا قال : آية صدقي كون الإله متصفًا بصفة الاختراع .

والثاني: أن تكون خارقة للعادة وهي ما اعتاده الناس واستمروا عليه مرة بعد أخرى ، وخرج بذلك غير الخارق ، كما إذا قال : آية صدقي طلوع الشمس من حيث تطلع وغروبها من حيث تغرب .

العجزة : الفرق بينها وبين غيرها | من الأمور | الخارقة للعادة

الثالث: أن تكون على يد مدعى النبوة أو الرسالة ، وخرج بذلك الكرامة وهي ما يظهر على يد عبد ظاهر الصلاح والمعونة وهي ما يظهر على يد العوام تخليصًا لهم من شدة ، والاستدراج وهو ما يظهر على يد فاسق خديعةً ومكرًا به ، والإهانة وهو ما يظهر على يده تكذيبًا له كما وقع لمسيلمة الكذاب فإنه تفل في عين أعور لتبرأ فعميت الصحيحة .

والرابع: أن تكون مقرونه بدعوى النبوة أو الرسالة حقيقةً أو حكمًا بأن تأخرت بزمن يسير ، وخرج بذلك الإرهاص : وهو ما كان قبل النبوة والرسالة تأسيسًا لها كإظلال الغمام له ﷺ قبل البعثة (١).

والخامس : أن تكون موافقة للدعوى وخرج بذلك المخالف لها ، كما إذا قال : آية صدقى انفلاق البحر فانفلق الجبل.

والسادس: أن لا تكون مكذبة له وخرج بذلك ما إذا كانت مكذبة له كما إذا قال: آية صدقى نطق هذا الجماد فنطق بأنه مفتر كذاب ، بخلاف ما لو قال : آية صدقى نطق هذا الإنسان الميت وإحياؤه فأحيى ونطق بأنه مفتر كذاب. والفرق أن الجماد لا اختيار له ، فاعتبر تكذيبه لأنه أمر إلهي ، والإنسان مختار فلا يعتبر تكذيبه لأنه ربما اختار الكفر على الإيمان .

السابع : أن تتعذر معارضته وخرج بذلك : السحر ومنه الشعبذة ، وهي خفة اليد ، يرى أن لها حقيقة ولا حقيقة لها كما يقع للحواة .

وزاد بعضهم : ثامنًا : وهو أن لا تكون في زمن نقض العادة كزمن طلوع الشمس من مغربها ، وخرج بذلك ما يقع من الدجال كأمره للسماء أن تمطر فتمطر ، وللأرض أن تنبت فتنبت . وقد نظم أقسام الأمر الخارق للعادة فقال :

إذا ما رأيت الأمر يخرق عادةً فمعجزة إن من نبي لنا صدر وإن جاء يومًا من ولى فإنه الـ وإن كان من بعض العوام صدوره ومن فاسق إن كان وفق مراده وإلا فيدعى بالإهانة عندهم

وإن بان منه قبل وصف نبوة 💮 فالإرهاص سمَّه تتبع القوم في الأثرّ كرامة في التحقيق عند ذوي النظر فكنوه حقًا بالمعونة واشتهر يسمى بالاستدراج فيما قد استقر وقد تمت الأقسام عند الذي اختبر

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٣٦٢٠ ) وقال : حسن غريب .

وزاد بعضهم السحر ، وقيل إنه ليس من الخوارق ؛ لأنه معتاد عند تعاطى أسبابه .

7 ٤٦٤] قوله : ( وعصمة الباري لكل حتمًا ) الإضافة في عصمة الباري من إضافة المصدر لفاعله ، و ( لكل ) متعلق بعصمة ، و ( حتِّما ) بفتح الحاء على أنه فعل أمر وألفه منقلبة عن نون التوكيد الخفيفة في الوقت بعد حذف الرابط ، والأصل : حتمنها ، والجملة خبر المبتدأ وهو ( عصمة ) إن قرئ بالرفع ، ويصح أن يقرأ بالنصب على أنه مفعول لمحذوف يدل عليه المذكور ، والتقدير : وحتم عصمة الباري ، ولم يجعل مفعولًا للمذكور ؛ لأنه مقترن بنون التوكيد الخفيفة ، وهو حينئذ لا يعمل فيما قبله .

فإن قيل : إذا لم يعمل لا يفسر عاملًا . أجيب بأن قولهم مالا يعمل لا يفسر عاملًا إنما هو في التفسير الاصطلاحي ، فلا ينافي أنه يشير له في الجملة . أو بضم الحاء على أنه فعل ماض مبنى للمجهول وألفه للإطلاق ، وعلى هذا فه ( عصمة ) بالرفع لا غير على أنه مبتدأ ، والجملة من الفعل ونائب الفاعل خبره ، وتذكير الضمير الذي هو نائب الفاعل مع كونه عائدًا على العصمة لتذكيرها باعتبار كونها وصفًا ، وعلى كل فالمعنى : اعتقد أن عصمة الباري لكل واحد من الأنبياء والملائكة محتمة وواجبة ، بمعنى أنها لا تنفك ولا تقبل الانتقاء ، والباري : الخالق ، من البرء : وهو الخلق .

[ ٥٦٥ ] | وقد يقال : إن عصمة الأنبياء قد تقدمت في قوله : ( وواجب في حقهم الأنبياء الأمانة ) إذ الأمانة هي العصمة ، وقد يجاب بأنه إنما تعرض لها ليجمع الملائكة مع الأنبياء في حكمها والاتصاف بها . والعصمة لغة : مطلق الحفظ ، وأصطلاحًا : حفظ اللَّه للمكلف من الذنب مع استحالة وقوعه ،

والملائكة : تعريفهما

ولا يجوز لنا سؤال العصمة بهذا المعنى كأن يقال : اللَّهم إنا نسألك العصمة ، فإن أريد المعنى اللغوي جاز لنا سؤالها . واعلم أن المشهور عصمة جميع الملائكة . وقولهم : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾ [ البقرة : ٣٠ ] . ليس غيبة ولا اعتراضًا على اللَّه ، بل مجرد استفهام . وما نقل في قصة هاروت وماورت مما يذكره المؤرخون لم يصح فيه شيء من الأحبار ، بل هو من افتراء اليهود وكذبهم ، وتبعهم المؤرخون في ذكر ذلك . وقيل : كانا رجلين صالحين ، وسميا ملكين تشبيها لهما بالملكين . ٣٩ - وَخُصَّ خَيْرُ الخَلْقِ أَنْ قَدْ تَمَّما به الجَمِيعَ رَبُّنَا وعَمَّمَا [٢٦٦ - ٤٦٩]

[ ٤٦٦ ] وقولة : ( وخص خير الخلق ) ببناء الفعل للمفعول ، و ( خير الخلق ) نائب فاعل الذي هو الله ، والأصل : وخص الله خير الخلق أي أفضلهم وهو نبينا محمد على ( وخير ) أفعل تفضيل أصله : « أُخيرَ » كأكرم ، حذفت منه الهمزة لكثرة الاستعمال .

[ ٤٦٧ ] وقوله: (أن قد تمما به الجميع ربنا) أي بأن ختم ربنا به على جميع الأنبياء مقدرة وهي داخلة على المقصور ، فتتميم جميع الأنبياء مقدرة وهي داخلة على المقصور ، فتتميم جميع الأنبياء مقصور عليه على الأنبياء ألنَيتِكُ أنها والأحزاب: ٤٠] ويلزم منه ختم الأحص من غير عكس .

نسزول ولا يشكل ذلك بنزول سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام في آخر الزمان ، عيسى هذه الأنه إنما ينزل حاكمًا بشريعة نبينا ومتبعًا له ولا ينافي ذلك أنه حين نزوله يحكم برفع الجزية عن أهل الكتاب ولا يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف ؛ لأن نبينا أخبر بأنها مغياة إلى نزول عيسى ، فحكمه بذلك إنما هو بشريعة نبينا وخصائصه ، لا تنحصر حدًّا ولا عدًّا ، ولكن المهم منها ما ذكره المصنف .

قوله: (وعمما بعثته) أي وخص أيضًا بأن عمم ربنا بعثته، فالباء مقدرة وهي داخلة على المقصور كما في الذي قبله، فتعميم البعثة مقصور عليه بعد شدة لا يتعداه إلى غيره، فأرسله الله إلى جميع المكلفين من الثقلين إرسال تكليف اتفاقًا، وأما الملائكة فقد تقدم فيهم الخلاف، والأصح أنه مرسل

إليهم إرسال تشريف ، وبعضهم اعتمد أنه مرسل إليهم إرسال تكليف بما يليق بهم ، فإن منهم الراكع والساجد إلى يوم القيامة ، وما كلف به الإنس تفصيلًا وإجمالًا ، فقد كلف به الجن كذلك وشمل ذلك يأجوج ومأجوج - بالهمز وتركه - وهم أولاد يافث بن نوح ، وقيل : جيل من الترك . وقيل غير ذلك .

[ ٤٦٩ ] والتحقيق أنه ﷺ مرسل لجميع الأنبياء والأمم السابقة ، لكن باعتبار عالم الأرواح ، فإن روحه خلقت قبل الأرواح وأرسلها الله لهم فبلغت الجميع ، والأنبياء نوابه في عالم الأجسام ، فهو ﷺ مرسل لجميع الناس من لدن آدم إلى يوم القيامة حتى إلى نفسه ، لدخول الجميع تحت قوله ﷺ « بعثت إلى الناس كافة » (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٣٣٥ ، ٣٣٨ ، ٣١٢٢ ) ومسلم ( ٥٢١ ) عن جابر بن عبد الله ﷺ .

حكم

من نفي

بعثة

النبي ﷺ

وقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ [ سبأ : ٢٨ ] فمن نفي عموم بعثته ﷺ فقد كفر ، وفي ذلك رد على العيسوية وهم فرقة من اليهود زعموا تخصيص رسالته عليه بالعرب ، لا يقال : تعميم البعثة ليس خاصًّا بنبينا ﷺ بل مثله نوح فإنه كان مبعوثًا لجميع من في الأرض بعد الطوفان لأنا نقول: تعميم بعثة نوح ليس من أصل البعثة بل أمر اتفاقى ،

لأنه لم يسلم من الهلاك إلا من كان معه في السفينة . وأما تعميم بعثة سيدنا محمد ﷺ فهو من أصل البعثة. ومقتضى ما ذكر أن بعثه نوح لم تكن عامة قبل الطوفان ، فيكون بعض المغرقين لم يرسل إليهم فيقال: إذا لم يرسل إليهم فما موجب غرقهم ؟ وقد قال تعالى : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَكَ رَسُولًا ﴾ [ الإسراء : ١٥ ] ولذلك قيل : إنها عامة قبل الطوفان ، ولعل الأول تمسك بقوله تعالى : ﴿ وَاتَّقُواْ فِتْنَدُّ لَّا نَصِّيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمُ خَاصَكَةً ﴾ [ الأنفال : ٢٥ ] وعلى القول بعموم بعثته قبل الطوفان فالتعميم خاص بزمنه فقط ، وتعميم رسالة نبينا ﷺ لزمنه وللزمن الذي بعده ، بل والذي قبله كما تقدم ، فأين التعميم الخاص من التعميم العام ؟ على أن سيدنا نوحًا لم يرسل إلى الجن ، فإنه لم يرسل لهم إلا نبينا محمد عليه وأما تسخير الجن لسليمان عليه الصلاة والسلام فتسخير سلطنة وملك لا تسخير نبوة . ٧٠ - بَعْثَتَهُ فَشَرْعُهُ لاَ يُنْسَخُ بغَيره حَتَّى الزَّمَانُ يُنْسَخُ [٧٠ - ٢٧٢]

[ ٤٧٠] قوله: (فشرعه لا ينسخ بغيره) مفرع على ختم النبوة به وتعميم بعثته، فالفاء للتفريع، ويصح أن تكون فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، والتقدير: إذا علمت أنه خاتم النبيين وأن بعثته عامة فشرعه لا ينسخ بغيره، لا كلًا ولا بعضًا. والشرع لغة: البيان، واصطلاحًا: الأحكام الشرعية.

[ ٤٧١] والنسخ لغة : الإزالة والنقل ، ومنه : نسخت الشمس الظل أي أزالته ، المنسخ : ونسخت الكتاب أي نقلته ، وهل هو حقيقة في المعنين ، أو حقيقة في العنين ، أو حقيقة في الأول مجاز في الثاني ، أو بالعكس ، أقوال ، وخير الأمور أوساطها ، فالصحيح أنه حقيقة في الأول مجاز في الثاني . واصطلاحًا : رفع حكم شرعي بدليل شرعي ، والمراد برفع الحكم الشرعي انقطاع تعلقه بالمكلفين ؛ لأنه خطاب الله تعالى ، وهو يستحيل رفعه ؛ لأنه حادث .

[ ٢٧٢] وقوله: (حتى الزمان ينسخ) أي فشرعه على مستمر إلى نسخ الزمان، فالمراد بـ (حتى) الغاية مع كونها ابتدائية، و ( الزمان) مبتدأ خبره ( ينسخ) والمراد بالنسخ هنا: المعنى اللغوي وهو الإزالة، فالمعنى: حتى الزمان يزال ويرفع بحضور يوم القيامة، لقوله على الدين الحق - لا القيامة، لقوله على الدين الحق - لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله » (١) أي الساعة، وهو على حذف مضاف: أي يضرهم أبلان المؤمنين يموتون قبل الساعة بريح لينة، والمراد بالنسخ في آخر الشطر الأول: المعنى الشرعي، ففي كلامه الجناس، وقد تقدم الكلام في الإيطاء فلا حاجة إلى الإعادة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٣٦٤١ ) ومسلم ( ١٠٣٧ ) عن معاوية بن أبي سفيان 👹

حَتَّمًا أَذَلُّ اللَّه مَنْ لَهُ مَنْعُ [ ٤٧٣ - ٤٧٤] ٧١ - وَنَسْخُهُ لشَرْعِ غَيْرِهِ وَقَعْ ٧٢ - وَنَسْخَ بَعْض شَرْعِهِ بِالبَعْض أَجِزْ ومَا فِي ذَالَهُ مِنْ غَضِّ [ ٤٧٥ - ٤٧٧]

[ ٤٧٣] | وقوله : ﴿ وَنَسْخُهُ لَشَرْعَ غَيْرِهِ وَقَعَ حَمَّا ﴾ أي ونسخ شرع نبينا ﷺ لشرع نسخ الشريعة كل نبي غيره وقع وحصل حال كونه متحتما ، فـ ( حتما ) بمعنى متحتما الإسلامية حال من فاعل ( وقع ) ويدل لذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِمِ الشرائع فبلها مرينًا ﴾ [آل عمران: ٨٥]، والأحاديث في ذلك كثيرة بلغت جملتها مبلغ

التواتر ، فنسخ شرعه ﷺ لشرع غيره واقع سماعًا بإجماع المسلمين ، خلافًا لليهود والنصاري حيث زعموا أن شرع نبينا عِلِيَّ لم ينسخ شرع أحد من الأنبياء توسلًا للقول بنفي نبوته ﷺ واحتجوا على ذلك بأنه يلزم على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت خفية على الله تعالى ، ورد بأن المصلحة تختلف بحسب الأزمنة ، فالمصلحة في زمن الأمم السابقة اقتضت تكليفهم بشرائعهم ، والمصلحة في زماننا اقتضت تكليفنا بشريعتنا .

[ ٤٧٤ ] وقوله : ( أذل اللَّه من له منع ) أي ألحق الذل بمن منع نسخ شرع نبينا لغيره ، وهذه جملة دعائية على اليهود والنصارى المانعين لذلك .

[ ٧٧٥] | قوله : ( ونسخ بعض شرعه بالبعض أجز ) لا يخفى أن ( نسخ ) بالنصب النسخ في مفعول مقدم له (أجز) الواقع بعده : أي اعتقد جواز نسخ بعض شرعه الشريعة على الله الآخر جوازًا وقوعيًا ، لأن ذلك وقع بالفعل ، نعم وجوب معرفته تعالى وتحريم الكفر نسخه غير واقع ، وإن كان جائزًا كما هو

الإسلامية |

مذهب أهل الحق ، خلافًا لمن قال : إن المعرفة حسن عقلي ، والكفر قبيح عقلي ، فوجوب المعرفة وتحريم الكفر لا يجوز نسخهما ، ونحن نقول : الحسن ما حسنه الشرع، والقبيح ما قبحه الشرع: فلو جعل المعرفة من القبيح، والكفر من الحسن فلا حرج عليه ، وشمل البعض المنسوخ البعض القرآني خلاقًا لمن منعه كأبي مسلم الأصفهاني (١) محتجًا بقوله تعالى : ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِۦ ﴾ [ فصلت : ٤٢ ] فلو نسخ بعضه لتطرق إليه البطلان .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن بحر الأصفهاني ، أبو مسلم المعتزلي ، كان عالمًا بالتفسير والأدب وغيرهما ، من فنون العلم ، من تصانيفه : تفسير القرآن في أربعة عشر مجلدًا ، والناسخ والمنسوخ . توفي سنة ٣٢ هـ . ( انظر : معجم الأدباء ٣٥/١٨ ، والأعلام ٥٠/٦ ) .

نسخ وأجاب الأولون بأن الضمير لمجموع القرآن وهو لا ينسخ اتفاقًا . وخرج السقرآن الله المستف المستف بالبعض نسخ الجميع ، فهو وإن كان جائزًا لكنه غير واقع ، بالشرآن فالحاصل أن الكلام في مقامين : مقام جواز ومقام وقوع ، فمن حيث الجواز يجوز نسخ الشريعة كلَّا أو بعضًا . وأما من حيث الوقوع فلا يجوز نسخ الجميع جوازًا وقوعيًا .

[ ٤٧٦] وقوله: (وما في ذا له من غض) أي وما في هذا الحكم وهو تجويز نسخ بعض شرعه بالبعض الآخر من نقص له يقتضي امتناعه، وشمل ما ذكر نسخ الكتاب بالكتاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتُوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَا وَمِيكَةٌ لِأَزْوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى الْحَوِّلِ غَيْرَ إِخْرَاجٌ ﴾ [ البقرة: ٢٤٠] فإنه نسخ بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرَبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرَبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ تعالى: ﴿ وَالبقرة: ٢٣٤] لتأخره نزولًا، وإن تقدم تلاوة، ونسخ السنة بالسنة بالسنة كما في حديث « كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها » (١) فإنه بالسنة نسخ النهي الذي وقع منه عَيِّيلِيْ أُولًا بالأمر في هذا الحديث، ونسخ بالسنة

السنة بالكتاب كما في استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة ، فإنه نسخ باستقبال الكعبة الثابت بقوله تعالى : ﴿ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ ﴾ [ البقرة : ١٤٤ ] نسسخ ونسخ الكتاب بالسنة كما في قوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ السنة أَمَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ [ البقرة : ١٨٠ ] بالكتاب فإنه نسخ بحديث « لا وصية لوارث » (٢) وشمل أيضًا نسخ التلاوة بالكتاب

مما يتلى ، فنسخ بـ « خمس معلومات يحرمن » ثم نسخ هذا الناسخ عندنا تلاوة لا حكمًا ، وعند المالكية تلاوة وحكمًا . ونسخ التلاوة دون الحكم كما في نحو « الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالًا من الله والله عزيز حكيم » فإنه كان مما يتلى فنسخ تلاوة لا حكمًا . ونسخ الحكم دون التلاوة كما في آية ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوفَّوْنَ مِن مُنكمًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ فإنه نسخ حكمًا بآية ﴿ وَرَبَّمَةً أَشْهُم وَ وَعَشْرًا ﴾ والبقرة : ٢٣٤] وبقي تلاوة .

والعكس والحكم جميعًا كما في نحو « عشر رضعات معلومات يحرمن » فإنه كان

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٩٧٧ ) عن بريدة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود ( ٢٨٧٠ ) ، الترمذي ( ٢١٢١ ) وقال حسن صحيح . عن أبي أمامة الباهلي .

[ ٤٧٧] والحق أن النسخ لا يكون إلا إلى بدل كما قاله الإمام الشافعي ﴿ يَتَأَيُّهَا خَلَافًا لَمْنَ قَالَ : تارة يكون إلى بدل كما في آيتي الأنفال ، أعني قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّيِّ حَرَضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيْرُونَ يَغْلِبُوا مِائْتَيْنَ ﴾ الآية [الأنفال : ٢٥] . وقوله تعالى : ﴿ آلَئَنَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ وَعَلَمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفًا فَإِن يَكُن فَقَت اللّه عَنكُمْ وَعَلَم أَنَ فَي عَيْم بدل كما في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا النِينَ ءَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ ﴾ [ المجادلة : ١٢] فإن وجوب تقديم الصدقة على مناجاة الرسول نسخ بلا بدل ، وعلى الأول فبدل هذا الوجوب جواز التصدق أو استحبابه فلم يقع بلا بدل أصلًا .

٧٣ - وَمُعْجِزَاتُهُ كَثيرَة غُرَرُ مِنْهَا كَلاَمُ اللَّه مُعْجِزُ البَشَرْ ٢٨١ - ١٨١]

[ ٤٧٨ ] قوله: (ومعجزاته كثيرة غرر) لما ذكر فيما تقدم تأييد الله تعالى للأنبياء بالمعجزات نبه هنا على كثرتها ووضوحها لنبينا دون غيره ، فالغرض الآن التنبيه على كثرة معجزاته ووضوحها لكن المراد من معجزاته : الأمور الخارقة للعادة الظاهرة على يده على سواء كانت مقرونة بالتحدي أم لا ، فهو من استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه ، أو من عموم المجاز ، وإنما وصفها بالكثرة المطلقة إيماءً للعجز عن الإحاطة بها .

[ ٤٧٩] والغُرر : جمع غُرة وهي في الأصل : يياض في جبهة الفرس فوق العجزة : الدرهم ، وتطلق على حيار الشيء ، ثم استعملت في كل واضح معروف على وجه الحقيقة العرفية ، وهو المراد هنا ، فه ( غرر ) بمعنى واضحات منكرها مشهورات. واعلم أن ما كان منها معلوم بالقطع منقولًا بالتواتر كالقرآن ،

فلا شك في كفر منكره ، وما لم يكن منها كذلك : فإن اشتهر كنبع الماء من بين أصباعه على فسق منكره وإن لم يشتهر وثبت بطريق صحيح أو حسن عزر منكره . [ ٨٨٠] قوله : ( منها كلام الله ) قد تقدم أن كلام الله يطلق على الصفة القديمة وعلى اللفظ المنزل على النبي على المتعبد بتلاوته المتحدّى بأقصر سورة منه كما يطلق عليهما القرآن ، لكن قد غلب كلام الله في الصفة القديمة ، والقرآن في اللفظ الحادث . والمصنف أراد هنا بكلام الله : اللفظ ، وإنما نص عليه بخصوصه لأنه أفضل معجزاته على وأدومها لبقائه إلى يوم القيامة ، ولا يخرج عنه شيء من معجزاته غالبا ، وإلا فبعضها لم يذكر فيه بطريق الصراحة وإن كان داخلًا في عموم معجزاته غالبا ، وإلا فبعضها لم يذكر فيه بطريق الصراحة وإن كان داخلًا في عموم من شَوَّع في [ الأنعام : ٣٨ ] . وذلك كانشقاق القمر . فعن ابن مسعود أنه قال : ينما نحن مع رسول الله عليه : إذ انشق القمر فلقتين ، فكانت فلقة وراء الجبل وفلقة دونه ، فقال لنا رسول الله عليه : « اشهدوا » (١) ، وقال كفار قريش : هذا سحر فابعثوا إلى أهل الآفاق حتى تنظروا أرأوا مثل هذا أم لا ؟ فأخبر أهل الآفاق السماء وإن كان قد يسبق إلى الوهم أنه نزل منها إلى الجبل .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٣٨٦٩ ) ، ومسلم ( ٢٨٠٠ ) عن عبد اللَّه بن مسعود ﷺ .

وكتسبيح الحصى في كفه على : فقد روى ثابت بن أنس بن مالك قال : كنا جلوسًا عند رسول الله ، فأخذ كفًّا من الحصى فسبحن في يده حتى سمعنا التسبيح ثم صبهن في يد أبي بكر فسبحن ، ثم في يد عمر فسبحن ثم في يد عمان فسبحن ثم صبهن في أيدينا فما سبحن (١) .

وكحنين الجذع: الذي هو ساق النخلة وحديثه مشهور متواتر: وهو أنه كان على قبل أن يصنع له المنبر يخطب عنده ، فلما صنع له المنبر انتقل إليه فسمع له كل من كان في المسجد حنينًا وصوتًا عظيمًا حتى كاد أن ينشق أسفًا على فراقه على فراقه على فضمه إليه فضمه إليه فصار يمن أنين الذي تضمه أمه إليها وتسكته عن بكائه ثم قال: إن شئت أردك إلى الحائط أي البستان الذي كنت فيه تنبت لك عروقك ويكمل لك خلقك ويتجدد لك خوص وثمر ، وإن شئت أغرسك في الجنة فيأكل أولياء الله من ثمرك ، ثم أصغى إليه ليسمع ما يقول فقال بصوت يسمعه من يليه: بل تغرسني في الجنة فيأكل مني أولياء الله وأكون في مكان لا بلاء فيه. فقال: قد فعلت ، ثم قال: اختار دار البقاء على دار الفناء ، وأمر به فدفن تحت المنبر (١) . وكان الحسن إذا حدث بهذا الحديث بكى وقال: يا عباد الله الخشبة تحن إلى رسول الله على فأنتم أحق أن تشتاقوا إلى لقائه (٤) .

وكرد عين قتادة حين سالت على خده: وذلك أنه كان يتقي بوجهه السهام عن رسول الله على غزوة أحد ، فأصاب عينه سهم فسالت على خده فأخذها بيده وسعى بها إلى رسول الله على فلما رآها في كفه دمعت عيناه وقال: إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت رددتها ودعوت الله لك فلم تفقد منها شيئًا ، فقال: يا رسول الله إن الجنة لجزاء جميل وعطاء جليل ، ولكني رجل مبتلى بحب النساء وأخاف أن يقلن: أعور فلا يردنني ولكن تردها وتسأل الله لي الجنة فردها في موضعها وقال: « اللهم ق

<sup>(</sup>۱) هو : علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم ، الهاشمي القرشي ، أبو الحسن وأبو تراب ، ابن عم رسول الله ﷺ وأحد العشرة المبشرين بالجنة ، ورابع الحلفاء الراشدين ، وأحد الشجعان الأبطال ، باب مدينة العلم ، ولد العشرة ٢٨٣٨ هـ ، وتوفي سنة ٤٠هـ . (انظر : تاريخ الطبري ٢٨٣١ ، وساية الأوليار ٢١١١ ، والأعلام ٢٨٣٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر ( ٤٥٧ ) في حجة اللَّه على العالمين .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٢٠٩٠ ) . . . (٤) أخرجه البيهقي في الدلائل ( ٢/٢٥٠٠ ) .

قتادة كما وقى وجه نبيك فاجعلها أحسن عينيه وأحدهما نظرًا » (١) وكان كذلك ، وكانت لا ترمد إذا رمدت الأخرى .

وكشهادة الضب بنبوته: رُويَ أن رسول الله عَلَيْكِم كان في محفل من أصحابه إذ جاءه أعرابي وقد صاد ضبًا ، فقال الأعرابي : من هذا ؟ قالوا : نبي الله . فقال : واللات والعزى ، لا آمنت به ، إلا أن يؤمن هذا الضب ، وطرحه بين يديه عَلَيْكِم فقال : يا ضب ، فأجابه بلسان مبين ، يسمعه القوم جميعًا : لبيك وسعديك يا زين من وافى القيامة . قال : من تعبد ؟ قال : الذي في السماء عرشه وفي الأرض سلطانه ، وفي البحر سبيله ، وفي الجنة رحمته ، وفي النار عقابه . قال : فمن أنا ؟ قال : رسول رب العالمين وخاتم النبيين وقد أفلح من صدقك وخاب من كذبك فأسلم الأعرابي (٢) .

وأما حديث الظبية: فالحق أنه موضوع لا أصل له ولفظه: كان النبي على في صحراء، فنادته ظبية: يا رسول الله فقال: ما حاجتك؟ قالت: صادني هذا الأعرابي ولي خشفان - بكسر الخاء وتسكين الشين - أي ولدان في ذلك الجبل فأطلقني حتى أذهب أرضعهما وأرجع؛ فقال: وتفعلين؟ قالت: نعم عذبني الله عذاب العشار إن لم أفعل فأطلقها، فذهبت ورجعت، فأوثقها، فانتبه الأعرابي، وقال: يا رسول الله ألك حاجة؟ قال: تطلق هذه الظبية فأطلقها، فخرجت تعدو في الصحراء وتقول: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله ولكن الحديث موضوع كما علمت.

[ ١٨٤] قوله: (معجز البشر) أي يصيرهم عاجزين عن معارضته ، والإتيان بمثله ، بل كل المخلوقات كذلك إجماعًا ﴿ قُل لَينِ اَجْمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى اَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِشْلِهِ وَلَوْ كَاتَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [ الإسراء : ٨٨] . أي مُعينًا . وخص الإنس والجن مع أن سائر المخلوقات كذلك ؛ لأنهما اللذان يتصور منهما المعارضة ، بخلاف غيرهما كالملائكة لعصمتهم واقتصار الناظم على البشر لأنهم الذين تصدوا لذلك بالفعل ، و ( البشر ) هم بنو آدم ، سموا بذلك لبدو بشرتهم التي هي ظاهر الجلد ، ولا خلاف في أن القرآن بجملته معجزًا ، وإنما الخلاف في أقل ما يقع به الإعجاز من أبعاضه . واختار جمهور أهل التحقيق أن أقله أقصر سورة منه أو ثلاث آيات . وقال القاضي عياض : إن أقله سورة ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ اَلْكُونَرَ ﴾ [ الكوثر : ١ ]

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري ( ١٩/٨ ) وأبو يعلى ( ١٥٤٩ ) عن قتادة بن النعمان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الصغير ( ٩٤٨ ) وقال اللهبي في الميزان : خبر باطل ( ٦٥١/٣ ) .

أو آية أو آيات في قدرها ، وظاهر الأول أن الآية أو الآيتين ليس معجزًا وإن عادل الثلاثة أو السورة في الطول كآية الكرسي والدين ، والظاهر خلافه ، فالمعتمد أن الآية الطويلة معجزة كالثلاثة : واختلف في وجه إعجازه ، فقيل : كون الله صرفهم عن الإتيان بمثله ، مع كونهم قادرين على ذلك ، وهذا القول يسمى قول الصرفة ، والذي ذهب إليه الجمهور أن وجه إعجازه كونه في أعلى طبقات البلاغة والفصاحة مع اشتماله على الإخبار بالمغيبات ودقائق العلوم وأحوال المبدأ والمعاد ، وغير ذلك مما لا يحصى ، وهذا هو الصحيح في وجه الإعجاز .

٧٤ – والجزِمْ بمعراج النبي كَمَا رَوَوا ﴿ وَيَرْتَنْ لَعَائشَه مما رَمُوا [ ٤٨٤ – ٤٨٤ ]

[ ٤٨٢ ] | وقوله : ( واجزم بمعراج النبي كما رووا ) بسكون الياء من النبي مخففة الإســواء للوزن: أي واعتقد اعتقادًا جازمًا بعروج نبينا ﷺ وصعوده إلى السماوات والمعراج السبع إلى سدرة المنتهى إلى حيث شاء اللَّه بعد الإسراء به على البراق ،

وجبريل عن يمينه وميكائيل عن يساره ، من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حال كون العروج الذي جزمت به مثل الذي رواه أهل الحديث والتفسير والسير ، وكان على الناظم التعرض للإسراء أيضًا لكن استغنى عن ذكره بذكر المعراج لشهرة إطلاق أحد الاسمين -أعني الإسراء والمعراج - على ما يعم مدلوليهما ، وهو سيره ﷺ ليلًا إلى أمكنة مخصوصة على وجه خارق للعادة ، فهذا أمر كلي يشمل مدلوليهما والحق أنه كان يقظة بالروح والجسد، كما أجمع عليه أهل القرن الثاني ومن بعده من الأمة، خلافًا لبعض القرن الأول، القائل بأنه كان منامًا ، ولبعضه القائل بأنه كان بالروح فقط ، لكن يقظة فالأقوال ثلاثة .

فإن قيل : فما الفرق بين كونه منامًا و بين كونه بالروح ؟ أجيب بأنه على كونه منامًا يكون في حالة النوم ، وعلى كونه بالروح لا نوم أصلًا ، بل الروح تذهب للأمكنة المخصوصة ، والجسد في هذه الحالة يكون كالغافل . والإسراء من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى : ثابت بالكتاب والسنة وإجماع المسلمين ، فمن أنكره كفر ، والمعراج من المسجد الأقصى إلى السموات السبع ثابت بالأحاديث المشهورة . ومنها إلى الجنة ، ثم إلى المستوى أو العرش أو طرف العالم من فوق العرش ، على الخلاف في ذلك ثابت بخبر الواحد ، فمن أنكره لا يكفر ولكن يفسق ، والتحقيق أنه لم يصل إلى العرش كما نصوا عليه في موارد القصة .

[ ٤٨٣ ] قوله : ( وبرئن لعائشة مما رموا ) بزيادة اللام وسكون الهاء للوزن : أي اعتقد وجوبًا براءة أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر الصديق تَعَلَّجُهُم وعن أبويها مما رماها به المنافقون من الإفك : أي أشد الكذب . والذي تولى كبره أي معظمه حيث ابتدأ الخوض فيه وأشاعه : عبد اللَّه بن أُتِي ابن

سلول لعنه اللَّه . وأبَيِّ : اسم أبيه ، وسلول اسم أمه . وقد جاء القرآن ببراءتها ، وانعقد عليه إجماع الأمة ، ووردت بها الأحاديث الصحيحة ، فمن جحد براءتها أو شك فيها كفر .

تبرئة |

عائشة من

الإفك

[ ٤٨٤ ] وحاصل قصتها أن النبي ﷺ كان إذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه ، فلما أراد التوجه لغزوة بني المصطلق وتسمى غزوة المريسيع أقرع بينهن ، فخرجت القرعة على عائشة فتوجهت معه ففي رجوعهم منها ضاع عقدها وكان من جزع أظفار - بفتح الجيم وسكون الزاي أو فتحها - أي خرز منسوب لأظفار : وهي بلدة في اليمن ، فتخلفت في طلبه ، فحمل هودجها وهو مركب من مراكب النساء كالقبة ظنًّا أنها فيه لأنها كانت خفيفة كما أخبرت بذلك ، وسار القوم ورجعت إليهم فلم تجدهم ، فمكثت مكانها ، فأخذها النوم ، فمر بها صفوان بن المعطل (١) وكان يعرفها قبل آية الحجاب ، وكان يتخلف ليلتقط ما يسقط من المتاع أو لأنه كان ثقيل النوم فبرك ناقته وولاها ظهره وصار يسترجع جهرًا حتى استيقظت ، وحملها على الناقة ولم ينظر إليها ، وقاد بها الناقة موليها ظهره حتى أدرك بها النبي ﷺ فرموها به وفشا ذلك بين المنافقين وضعفاء المسلمين، فشق ذلك على النبي ﷺ فجمع الصحابة وقال: يا معشر المسلمين، من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي ، فواللَّه ما علمت على أهلي إلا خيرا ، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيرا ، فقال سعد بن معاذ (٢) سيد الأوس : أنا أعذرك منه يا رسول اللَّه إن كان من الأوس ضربت عنقه ، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك ، فقال سعد بن عبادة (٢) سيد الخزرج : كذبت لا تقدر على قتله فهم الأوس والحزرج بالقتال ، فأمرهم النبي ﷺ بالإعراض عن ذلك ، فأنزل اللَّه في براءتها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِنْكِ عُصْبَةً مِنكُمْ ﴾ [ النور : ١١ ] العشر آيات إلى قوله : ﴿ أُوْلَيْهِكَ مُبَرَّءُونِكَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [ النور : ٢٦ ] فقال أبو بكر لعائشة : قومي فاشكري لرسول اللَّه بِهِ فقالت : واللَّه لا أشكر إلا اللَّه الذي برأني ، لكن لم يكن ذَّلك لشيء كان في نفسها من رسول اللَّه ﷺ فإن مقامها يجل عن ذلك ، وإنما استغرقت في مقام الشهود فلم تشهد إلا الله ، وكان ممن تكلم في الإفك مسطح (٤) ، وكان أبو بكر ينفق عليه ، فلما بلغه أنه تكلم في الإفك حلف لا ينفق عليه ، فأنزل اللَّه ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ أَلْفَضِّلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ ﴾ الآية [النور: ٢٢] فأعاد أبو بكر النفقة كما كانت.

<sup>(</sup>۱) صفوان بن المعطل: هو صفوان بن المعطل بن رحضة أبو عمرو صحابي استشهد بأرمينية وقيل سميساط، وروى عن النبي ﷺ حديثين ، توفي سنة ١٩هـ ( انظر الأعلام ٢٠٦/٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: سعد بن معاذ بن النعمان بن امرئ القيس ، الأوسي الأنصاري ، صحابي جليل من الأبطال ، توفي
 سنة خمس من الهجرة . ( انظر : طبقات ابن سعد ٢/٣ ، الأعلام ٨٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة ، سيد الخزرج ، وصاحب راية الأنصار ، شهد المشاهد مع رسول الله ﷺ ، توفي سنة ١٤٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) هو : مسطح بن أثاثة بن عباد من قريش ، أبو عباد صحابي اسمه الأصلي عوف ولُقُب بمسطح فغلب عليه ، جلده النبي ﷺ مع من خاضوا في حديث الإفك ، توفي سنة ٣٤هـ. (انظر : الأعلام ٢١٥/٧ ) .

٥٧ - وَصَحْبه خَير الْقُرُونِ فَاسَتمِعْ فَتَابِعي فَتَابِعٌ لَمْنْ تَبِعْ [ ٥٨٥ - ٤٩٠]

[ ٤٨٥] قوله: ( وصحبه خير القرون ) أي وأصحابه على والمتأخرة والمتقدمة ما عدا الأنبياء والرسل لحديث « إن الله اختار أصحابي على العلين سوى النبيين والمرسلين » (١) ولحديث « الله الله في أصحابي لا قرن النبي تتخذوهم غرضًا من بعدي ، فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد وأصحابه ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه » (٢) ولا يخفى ترجيح رتبة من لازمه

عَيِّلَةً وقاتل معه وقتل تحت رايته على من لم يكن كذلك ، وإن كان شرف الصحبة على عاصلًا للجميع (٣) .

[ ٤٨٦] والقرون: جمع قرن، ومعناه: أهل زمان واحد متقارب اشتركوا في أمر من الأمور المقصودة كالصحابة فإنهم اشتركوا في الصحبة، وهكذا من بعدهم. وقيل: معناه الزمان الذي اشترك أهله في الأمر المذكور. وسمي قرنًا؛ لأنه يقرن أمة بأمة وعالمًا بعالم، وعلى الأول فلا تقدير في كلام المصنف. وعلى الثاني ففي كلامه تقدير مضاف: أي أهل القرون كما قدره الشارح في حل المتن.

[ ٤٨٧ ] وقوله : ( فاستمع ) تكملة .

[ ٤٨٨ ] وقوله : ( فتابعي ) بإسكان الياء مخففة يفيد أن رتبة التابعين تلي رتبة الصحابة من غير تراخ كبير ، ولذلك عبر بالفاء المفيدة للترتيب والتعقيب .

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٦/١٠) للبزار من حديث جابر بن عبد اللَّه قال : ورجاله ثقات وفي بعضهم . (٢) أخرجه الترمذي ( ٣٨٦٢) عن عبد اللَّه بن مغفل وقال : حديث غريب .

وحديث « لو أنفق أحدكم مثل أحدٍ ذهبًا » أخرجه البخاري ( ٣٦٧٣ ) ومسلم ( ٢٥٤١ ) عن أبي سعيد الحدري ﷺ .

[ ٤٨٩] والتابعي: من اجتمع بالصحابي اجتماعًا متعارفًا ، ولا يشترط فيه طول الاجتماع كما في الصحابي مع النبي الله وهذا ما صححه ابن الصلاح (١) والنووي وهو المعتمد ، والطريقة المشهورة أنه: يشترط التمييز في التابعي دون الصحابي ، والمعتمد عندنا: عدم اشتراطه في التابعي كما لا يشترط في الصحابي. وأفضل التابعين: أويس القرني (٢) ، كما أن أفضل التابعيات: حفصة بنت سيرين (٣) ، على خلاف في المسألة .

[ . 9 ] وقوله: ( فتابع لمن تبع ) يفيد أن رتبة أتباع التابعين تلي رتبة التابعين من غير تراخ كبير كما مر في الذي قبله. وفي كلامه إظهار في مقام الإضمار، إذ كان مقتضى الظاهر أن يقول فتابع له، ويكون الضمير عائدًا على التابعي، والأصل في الترتيب الذي أفاده كلام المصنف قوله عليه إلى التربي القرن الذي يلونني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم » ( أن وظاهره أن ما بعد القرون الثلاثة سواء في الفضيلة ، وذهب جماعة إلي يفاوت بقية القرون بالسبقية ، فكل قرن أفضل من الذي بعده إلى يوم القيامة لحديث « ما من يوم إلا والذي بعده شر منه ، وإنما يسرع بخياركم » ( أن لكن قد ورد « مثل هذه الأمة مثل المطر لا يُدرى أوله خير أو آخره » ( أن والعيان قاض بذلك .

<sup>(</sup>١) هو: عثمان بن عبد الرحمن بن عثمان أبو عمرو، تقي الدين الفقيه الشافعي المفسر المحدث الأصولي توفي سنة ٢٤٣ بدمشق، من مصنفاته: معرفة أنواع الحديث، مقدمة ابن الصلاح، الأمالي. (انظر: الأعلام ٢٠٧/٤).
(٢) هو: أويس بن عامر بن جزء القرني، أحد النساك العباد المقدمين من سادات التابعين قتل في موقعة صفين سنة ٣٧هـ. (انظر: الأعلام ٣٢/٢).

<sup>(</sup>٣) هي: أم الهذيل الأنصارية البصرية ماتت بعد المائة . ( انظر : تقريب التهذيب ٩٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ( ٢٥٣٤ ) عن أبي هريرة رهي .

<sup>(</sup>٥) اللفظ لأبي يُعلى في مسنده ( ٤٠٣٦ ) وأخرجه البخاري بنحوه ( ٧٠٦٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي ( ٢٨٦٩ ) وقال : حسن غريب .

وَأَمْرُهُمْ فِي الْفَصْٰلِ كَالْخِلاَفَهُ [ ٤٩١ - ٤٩٣] ٧٦ – وَخَيْرُهُمُ مَنْ وَلَى الْخِلاَفَهُ عِدَّتْهُمُ سَتِّ ثَمَامُ الْعَشَرَهُ [ ٤٩٤ - ٤٩٦] يليهه قَوْمٌ كرَامٌ بَرَرَهُ

> فنضل الخلفاء الراشدين

1 7 8 3 7 1 مدة تولي

ڪــــل

خليفة

[ ٤٩١] . قوله : ( وخيرهم من ولي الخلافة ) أي وأفضل الصحابة النفر الذي ولى الخلافة العظمى وهي النيابة عن النبي ﷺ في عموم مصالح المسلمين ، وقد قدر رسول الله ﷺ مدتها بقوله : « الخلافة بعدي ثلاثون – أي سنة - ثم تصير ملكًا عضوضًا » (١) أي ذا عض وتضييق ، لأن الملوك يضرون

بالرعية حتى كأنهم يعضون عضًّا ، فالمراد أنه ذو تضييق ومشقة على الرعية .

والنفر الذي ولي الخلافة العظمي : الخلفاء الأربعة ، فتولاها أبو بكر ﷺ سنتين وثلاثة أشهر وعشرة أيام ، وتولاها عمر في عشر سنين وستة أشهر وثمانية أيام . وتولاها عثمان راحدي عشرة سنة ، وأحد عشر شهرًا وتسعة أيام . وتولاها علي الله وجهه أربع سنين وتسعة أشهر وسبعة أيام ، فالمجموع تسعة

وعشرون سنة وستة أشهر وأربعة أيام ، فلم تكمل المدة التي قدرها النبي علي إلا بأيام الحسن بن علي 👹 (٢) . كذا حرره السيوطي ، ولذا قال معاوية : أنا أول الملوك ، وإلى هذا التفصيل ذهب الجمهور خلافًا لما نقله المازري (٣) عن طائفة من عدم المفاضلة بين الصحابة .

[ ٤٩٣ ] قوله : ( وأمرهم في الفضل كالخلافة ) أي : وشأن الخلفاء الأربعة في ترتيبهم في الفضل بمعنى كثرة الثواب على حسن ترتيبهم في الخلافة عند أهل السنة ، فأفضلهم أبو يَالِيُّ يسمع : خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم على فلم ينهنا (٥٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٢٢٢٦ ) عن سفينة 🕁 وقال : حسن .

<sup>(</sup>٢) هو : الحسن بن على بن أبي طالب الهاشمي القرشي ، أبو محمد ، خامس الخلفاء الراشدين وسيد شباب أهل الجنة ، وأمه فاطمة الزهراء سيدة نساء العالمين ، بنت سيدنا رسول اللَّه ﷺ ، ولد في السنة الثالثة من الهجرة ، وكان أشبه الناس بجده ﷺ ، حج خمس عشرة حجة ماشيًا ، وخرج من ماله مرتين ، وتوفي سنة ٥٠ هـ، ( انظر : الإصابة ١/٣٢٨ ، والأعلام ١٩٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن على بن عمر التميمي ، المازري أبو عبد الله محدث من فقهاء المالكية ، من تصانيفه : المعلم بفوائد مسلم ، وإيضاح المحصول في الأصول ، توفي سنة ٥٣٦ هـ ، ( انظر : الديباج المهذب صـ٢٧٩ ، وفيات الأعيان ٢٨٦/١ ) . (٤) هو : الصحابي الجليل عثمان بن عفان بن أبي العاصي بن أمية بن عبد شمس أمير المؤمنين ، وأحد السابقين ، ذو النورين وزوج الابنتين، وصاحب الهجرتين روى عن النبي ﷺ وعن الشيخين، قتل ﷺ شهيدًا سنة ٣٥ هـ . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٢٦٦/٥ ، وطبقات ابن سعد ١٠٠٨ ) . (٥) أخرجه البخاري ( ٣٦٥٥ ) .

[ ٤٩٤] وقد قال السعد: على هذا وجدنا السلف والخلف، والظاهر أنه لو لم يكن لهم دليل على ذلك لما حكموا به، وفي ذلك رد على الخطابية وهم فرقة تنسب لابن خطاب الأسدي (١) تقول بتقديم عمر، وفيه رد على الراوندية، وكانوا في الأصل يقال لهم العباسية، يقولون بتقديم العباس بن عبد المطلب (١)، وإنما غير اسمهم لئلا يتوهم أنهم أولاد العباس. وفيه رد أيضًا على الشيعة بفتح الياء وهم فرقة تتغالى في حب سيدنا على شي فتقدمه على سائر الصحابة. وأما أهل الكوفة وبعض أهل السنة وجمهور المعتزلة وسيدنا مالك (١) في قوله الأول، فيقدمون عليًا على عثمان فقط، ففرق بين قول الشيعة وقول هؤلاء، وإن أوهم كلام الشارح خلاف ذلك.

[ ٩٥٥ ] قوله: (يليهم) بالإشباع: أي يلي آخرهم وهو عليّ ، فالكلام على تقدير مضاف. وقوله: (قوم) أي رجال. وقوله: (كرام) جمع كريم وهو كريم النفس رفيع النسب. وقوله: (بررة) جمع بار وهو المحسن: من البر والإحسان. وقوله: (عدتهم ست تمام العشرة) أي عددهم ست تمام العشرة المشرين بالجنة ، فمن جملتهم المشايخ الأربعة السابقون ، والستة الباقية: المسجنة هم طلحة بن عبيد الله (ئ) ، والزيبر بن العوام (٥) ، وعبد الرحمن بن

<sup>(</sup>۱) ابن خطاب الأسدي ترجم له الشهرستاني في الملل والنحل ( ١٦/٢ ) بهامش الفصل لابن حزم مصورة على (ط صبح ص١٣٤٨ ) فقال : أبو الخطاب محمد بن أبي زينب الأسدي الأجدع ، وذكر قبائحه و أنه قتل في زمن المنصور .

 <sup>(</sup>٢) هو: العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ، أبو الفضل عم رسول الله ﷺ ، وجدُّ الخلفاء العباسيين ، أظهر إسلامه يوم الفتح ، وتوفي سنة ٣٢هـ ، ( انظر : الأعلام ٢٦٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث . أخذ عن نافع ، وسعيد المقبري ، والزهري ، وغيرهم ، ومن أقرانه : معمر ، وابن جريح ، وأبو حنيفة ، وعمرو بن الحارث . طلب مالك العلم ، وهو ابن بضع عشرة سنة ، وتأهل للفتيا ، ولم يكن بالمدينة عالم من بعد التابعين يشبه مالكًا في العلم والفقه والجلالة ، والحفظ . مات سنة تسع وسبعين ومائة . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٣٨٢/٧ ) . (٤) هو : طلحة بن عبيد الله بن عثمان القرشي التيمي أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، قال الذهبي : كان ثمن سبق إلى الإسلام ، أوذي في الله ، ثم هاجر فاتفق أنه غاب عن وقعة بدر في تجارة له بالشام وتألم لغيبته ، فضرب له رسول الله ﷺ وسهم بسهمه وأجره .

قتل ﷺ سنة ٣٦ هـ رحمه اللَّه ورضى عنه . ( انظر : الإصابة ٤٢٦٦ ، الاستيعاب ٧٦٤/٢ ، طبقات ابن سعد ٣٤/٢١٤/٣ ، سير أعلام النبلاء ١٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) هو : الزبير بن العوام بن خويلد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب . حواري رسول اللَّه ﷺ وابن عمته صفية بنت عبد المطلب وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد الستة أهل الشورى ، وأول من سل سيفه في =

عوف (١) ، وسعد بن أبي وقاص (٢) ، وسعيد بن زيد (٣) ، وأبو عبيدة عامر بن الجراح (٤) . ولم يرد نص بتفاوت بعضهم على بعض في الأفضلية ، فلا نقول به لعدم التوقيف . وتخصيص هؤلاء العشرة بأنهم مبشرون بالجنة مع أن المبشرين بالجنة أكثر منهم ، فإن الحسن والحسين (٩) وأمهما فاطمة (١) من المبشرين بالجنة قطعًا ؛ لأن هؤلاء العشرة جمعوا في حديث مشهور ، ففي الترمذي وابن حبان وفي حديث عبد الرحمن بن عوف عن النبي يحديث أنه قال : «أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة ، وعثمان في الجنة ، وعلي في الجنة ، وطلحة في الجنة ، والزبير في الجنة ، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة ، وسعد بن أبي وقاص في الجنة ، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة ، وسعيد بن زيد في الجنة » .

سبيل الله ، أسلم وهو حدث له ست عشرة سنة . ( انظر : الإصابة ٥١٠/١ ، الاستيعاب ٥١٠/٢ ، أسد الغابة ١٩٦/٢ ، سير أعلام النبلاء ٢٦/٣ ) .

(١) هو: عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن عبد بن الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي ، أبو محمد أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد الستة أهل الشورى . أحد السابقين البدريين ، القرشي الزهري ، وهو أحد الثمانية الذين بادروا إلى الإسلام ، له عدة أحاديث . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٤٣/٣ ، تهذيب الكمال ٣٩٠٥ طبعة دار الفكر ) .

(٢) هو: سعد بن أبي وقاص واسم أبي وقاص مالك بن أهيب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي ، الأمير أبو إسحاق القرشي الزهري المكي ، أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد السابقير الأولين وأحد من شهدوا بدرًا والحديبية ، وأحد الستة أهل الشورى توفي سنة ٥٦هـ. ( انظر: سير أعلام النبلاء ٥٨/٣ ، أسد الغابة ٢٩٠/٢) .

(٣) هو: سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل بن عبد العزى بن رباح بن عبد الله القرشي العدوي . وهو ابن عم عمر ابن الخطاب أسلم قديمًا قبل عمر بن الخطاب هو وامرأته فاطمة بنت الخطاب وكان من المهاجرين الأولين وآخى رسول الله عليه بينه وبين أبي بن كعب ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة . ( انظر : أسد الغابة ٣٨٧٣) . (٤) هو : عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب بن ضبة بن الحارث بن فهر بن مالك . القرشي الفهري المكي وهو أمين هذه الأمة داهية قريش ، آخى رسول الله عليه بينه وبين سعد بن معاذ شهر شهد بدرًا والمشاهد كلها مع رسول الله عليه على من العشرة المبشرين بالجنة ، توفي سنة ١٨هـ ( انظر : بن عساكر في تاريخ دمشق ٣٢١/٦ ) ، ابن سعد في طبقاته ٤١٤/٣ ) ، البداية والنهاية لابن كثير ٣٢١/٣ ) .

(٥) هو : الحسين بن علي بن أبي طالب الهاشمي القرشي ، أبو عبد الله الإمام الشهيد سبط النبي ﷺ ، وسيد شباب أهل الجنة ، ولد شجه في السنة الرابعة من الهجرة ، واستشهد سنة ٦١هـ. ( انظر : الكامل لابن الأثير ١٩/٤ ، وتاريخ الطبري ٢١٥/٦ ) .

(٦) هي : فاطمة الزهراء سيدة نساء أهل الجنة بنت سيدنا رسول الله على وريحانته ، ومناقبها وفضائلها أكثر من أن تحصى ، وللسيوطي «الثغور الباسمة في مناقب السيدة فاطمة »، ولدت قبل الهجرة بثمان عشرة سنة ، وتوفيت بعد أيها على بستة أشهر . ( انظر : تهذيب التهذيب ٤٤٣/١٢ ، وطبقات بن سعد ٢٠٠/٢ ، والأعلام ١٣٣/٥).

٧٨ - فَأَهْلُ بَدْرِ الْعَظيمِ الشانِ فَأَهْلُ احُدْ فَبَيْعَةُ الرَّضُوانِ [ ٤٩٧ - ٥٠٣]

[ ٤٩٧] قوله: ( فأهل بدر ) بتحريك التنوين للوزن: أي فأهل غزوة بدر ، ففي فضط الكلام تقدير مضاف ، فرتبتهم تلي رتبة الستة من العشرة . ولا فرق بين الهل بدر من استشهد فيها وهم أربعة عشر رجلًا ؛ ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار وبين من لم يستشهد بها .

[ ٤٩٨ ] و ( بدر ) اسم للوادي أو لبئر فيه بناها رجل في الجاهلية يقال له بدر. وفي السيرة الشامية : بدر قرية مشهورة على نحو أربع مراحل من المدينة .

[ ٤٩٩ ] وكان أهل غزوة بدر ثلاثمائة وسبعة عشر رجلًا . وفي رواية ( وثلاثة عشر ) ويؤيد هذه الرواية أنه ﷺ أمر بَعدُّهم فأُخبر بأنهم ثلاثمائة وثلاثة عشر ، ففرح بذلك وقال: عدة أصحاب طالوت ، وكان معهم فَرَسان فقط: إحداهما للمقداد ابن الأسود (١) والثانية للزبير بن العوام . وفي عبارة بعضهم : ثلاثة أفراس وكان معهم أيضًا سبعون بعيرًا ، وكان المشركون ألقًا ومعهم مائة فرس وسبعمائة بعير ، وسبق المشركون إلى ماء بدر فأحرزوه ولم يصل إليه المسلمون ، فعطشوا وأصبح غالبهم مجنَّبًا ، فوسوس الشيطان لبعضهم وقال : تزعمون أنكم على الحق وفيكم نبي اللَّه وأنكم أولياء اللَّه وقد غلبكم المشركون على الماء وأنتم عطاش وتصلون محدثين مجنبين ، وما ينتظر أعداؤكم إلا أن يقطع العطش رقابكم ويذهب قواكم فيتحكمون فيكم كيف شاءوا ، فأرسل الله عليهم مطرًا وسال منه الوادي ، فاغتسلوا وشربوا وشربت دوابهم وملأوا الأسقية وثبت المطر رمل الأرض ورسول الله ﷺ يصلي تحت شجرة حتى أصبح ، وصنعوا عريشًا له ﷺ فكان فيه هو وأبو بكر ، وقام سعد بن معاذ على بابه متوشحًا بالسيف ، ومشى رسول اللَّه ﷺ في موضع المعركة وجعل يشير بيده : هذا مصرع فلان ، وهذا مصرع فلان إن شاء اللَّه تعالى ، فما تعدى أحد منهم موضع إشارته ، وسوى رسول اللَّه ﷺ الصفوف وحطب خطبة يحثهم فيها على الثبات ، وابتهل ، في الدعاء حتى قال : اللَّهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تعبد في الأرض ، اللَّهم أنشدك عهدك ووعدك ، اللَّهم إن ظهروا على هذه العصابة ظهر الشرك ولا يقوم لك دين ، وركع ركعتين ، وكان كثيرًا ما يقول في سجوده إذ ذاك : يا حي يا قيوم يكررها مدة وهو ساجد حتى سقط رداؤه من

<sup>(</sup>١) هو : المقداد بن عمرو الكندي الحضرمي ، أبو معبد أبو عمرو صحابي من الأبطال ، أول من قاتل على فرس في سبيل اللَّه ، توفي سنة ٣٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٨٢/٧ ) .

كثرة ما ابتهل ، فألقاه عليه أبو بكر وقال : يا نبي اللَّه كفاك تناشد ربك فإنه سينجز لك ما وعدك ، ثم قاتل رسول اللَّه ﷺ بنفسه قتالًا شديدًا وحرض المسلمين على القتال فقال : قدِّموا إلى جنة عرضها السموات والأرض ، وكانوا إذا اشتد البأس اتقوا برسول اللَّه ﷺ فكان أقربهم للمشركين ، فأخذ رسول اللَّه ﷺ كفًّا من حصى فرمى به المشركين وقال : شاهت الوجوه أي قبحت اللُّهم أرعب قلوبهم وزلزل أقدامهم . فأصاب أعين جميعهم وانهزموا ورسول اللَّه ﷺ يقول : ﴿ سَيْهُزُمُ لَلْمُمْمُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرُ ﴾ [القمر: ٤٥] وأُسِرَ منهم سبعون وقُتل من أشرافهم سبعون كأبي جهل وأمية بن خلف وعتبة بن ربيعة ، وكان مع المسلمون سبعون من الجن وثلاثة آلاف من الملائكة مردفين يتبع بعضهم بعضًا ، ثم كملت خمسة آلاف فتمثلوا برجال بيض على خيل بلق عمائمهم بيض قد أرخوا أطرافهم بين أكتافهم ، وقيل : سود ، وقيل : صفر ، وقيل : حمر ، وقيل: خضر ، فكأنهم أنواع ، وكان قتيلهم يعرف بأثر السواد في الأعناق والبنان أي المفصل مثل حرق النار ، وكان إبليس مع المشركين متصورًا بصورة سراقة بن مالك (١) ، وكان معه راية وقال : لا غالب لكم اليوم من الناس وإنى جار لكم : أي معين لكم ، فلما أقبل جبريل والملائكة نكص على عقبيه وقال : إني برىء منكم إني أرى مالا ترون ، وصار يقول : اللَّهم إني أنشدك أني من المنظرين ، وتبسم رسول اللَّه عَيِّلَةٍ في صلاته فسألوه عن ذلك بعد انقضائها فقال : مر بي ميكائيل وعلى جناحه أثر الغبار وهو راجع من طلب القوم ، فضحك إلىّ فتبسمت إليه ، وجاءه جبريل بعد القتال على فرس أحمر عليه درعه ومعه رمحه فقال : يا محمد ، إن اللَّه بعثني إليك وأمرني أن لا أفارقك حتى ترضى ، هل رضيت ؟! فقال: نعم .

> حكمة اللائكة القتال |

والحكمة في قتال الملائكة وحضورهم مع المسلمين مع أن الملك الواحد كجبريل يقدر على رفع الكفار على اقتلاع الأرض أن تكون الملائكة عددًا حضور ومددًا لجيش المسلمين على عادة مدد الجيوش راعية لصورة الأسباب التي أجراها اللَّه بين عباده . قال ابن عباس : ولم تقاتل الملائكة إلا يوم بدر ، ولكنها تحضر في كل قتال من قتال الكفار إلى يوم القيامة لتكثير سواد

السلمين ثم إن ما اقتضاه كلام الناظم من أن الأربعة الخلفاء والستة الذين هم تمام العشرة

<sup>(</sup>١) هو : سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي ، الكناني ، الصحابي الجليل ، كان قائفًا في الجاهلية ، أخرجه أبو سفيان ليقتاف أثر النبي ﷺ حين خرج مهاجرًا أسلم بعد غزوة الطائف ، توفي سنة ٢٤هـ. ( انظر : الأعلام . ( A·/T

أفضل من الملائكة الذين حضروا بدرًا محمول على غير رؤسائهم لما تقدم من أن رؤساءهم أفضل من عوام البشر ، وقد علمت أن المراد بهم أولياؤهم كأبي بكر وعمر ، ثم الملائكة الذين شهدوا بدرًا أفضل ممن لم يشهدها منهم . وقياسه أن يقال : كذلك في مؤمني الجن .

[ ٥٠١] قوله: (العظيم الشان) صفة لبدر من حيث غزوتها. واحترز بذلك عن غزوتها الأخيرتين، فإن غزواتها ثلاث: الأولى لم يقع فيها قتال بل كانت لطلب إنسان أغار على مواشي المدينة وخرجوا في طلبه فلم يجدوه، والثالثة: قد تواعد لها أبو سفيان مع النبي عليه وتخلف أبو سفيان خوفًا، والوسطى هي العظمى لحضور الملائكة والجن فيها مع الإنس.

[ ٢ . ٥ ] (قوله فأهل أحد ) بدرج همزة « أحد » وتسكين داله للوزن ، و« أحد » فضل جبل معروف بالمدينة أي فأهل غزوة أحد فرتبتهم تلي رتبة أهل غزوة بدر ، فلل أحد والمراد من شهدها من المسلمين سواء استشهد بها كالسبعين ، أم لا ، وكان

أهلها ألفًا ، منهم ثلاثمائة من المنافقين الذين رجع بهم عبد اللَّه بن أبي ابن سلول ، وكان المشركون ثلاثة آلاف رجل ، واصطف المسلمون بأصل أحد والمشركون بالسبخة ، وجعل النبي على عبد اللَّه بن جبير (١) أميرًا على الرماة بالنبل وهم خمسون وقال : احموا ظهورنا واثبتوا مكانكم ، فلما التحم الحرب شرع المسلمون في أخذ الغنائم فقال الرماة : غلب أصحابكم فماذا تنتظرون ، فقال أميرهم : أنسيتم قول رسول اللَّه على فقالوا : واللَّه لناتين الناس ونصيب من الغنيمة ، وحملوا كلامه على أن المراد : مادام الحرب قائمًا ، فلما أتوهم رجع الكفار عليهم و وقع القتال ، وأشاع إبليس في ذلك الوقت أن محمدًا قد قتل ، فقتل من المسلمين سبعون ، ومن الكفار نيف وعشرون ، وقيل سبعون أيضًا منهم أبي بن خلف قتله المصطفى بيده الكريمة ولم يقتل يبده الشريفة غيره وكان على لابئا درعين ، فأراد أن ينهض وهما عليه ليصعد صخرة وسبعين ما بين طلحة فصعد على ظهره واستوى عليها ، وقد أصيب طلحة حينئذ بيضع وسبعين ما بين طعنة بالرمح وضربة بالسيف ورمية بالسهم وقطعت أصابعه ، و رسول اللَّه على يقول : قد أوجب طلحة . أي الجنة . وفيها استشهد حمزة : قتله وحشي ،

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن جبير بن النعمان الأنصاري . صحابي شهد العقبة وبدرًا وكان أمير الرماة يوم أحد واستشهد فيها سنة ٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٧٦/٤ ) .

وشُج وجه رسول الله ﷺ ورماه عتبة بن أبي وقاص (١) بحجر فكسر رباعيته فلم يولد من نسله ولد إلا أهتم أبخر ، ودخلت حلقتان من المغفر في وجنته ﷺ فأخرجها أبو عبيدة بأسنانه فسقطت ثنيتاه ، فكان أحسن الناس هتمًا .

[ ٥٠٣] قوله: ( فبيعة الرضوان ) أي فأهل بيعة الرضوان فرتبتهم تلي رتبة أهل فضل غزوة أحد ، والإضافة في « بيعة الرضوان » من إضافة السبب للمسبب، أهل بيعة وسميت بذلك لقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية المرضوان [ الفتح : ١٨] وكان أهل بيعة الرضوان ألفًا وأربعمائة ، وقيل خمسمائة ،

وخرج بهم النبي علي عام ست من الهجرة لزيارة البيت الحرام والاعتمار به ، ولم يكن معهم سلاح إلا السيوف ، فنزلوا بأقصى الحديبية محل معروف ، فصده المشركون عن دخول مكة ، فأرسل إليهم عثمان بكتاب لأشراف قريش يعلمهم أنه إنما قدم معتمرًا لا مقاتلًا ، فقالوا: لا يدخل مكة هذا العام ، فشاع أنهم قتلوا عثمان أشاع ذلك إبليس ورفع صوته به ، فقال ، عند ذلك : لا نبرح حتى نناجزهم الحرب ، ودعا الناس عند الشجرة للبيعة على الموت، أو على ألا يفروا بل يصبرون على الحرب، فبايعوه على ذلك، ووضع عِيْلِيَّةٍ شماله في يمينه وقال : هذه عن يد عثمان : أي على تقدير حياته ، أو نظرًا للحقيقة ، ولم يتخلف عنها إلا الجد بن قيس بفتح الجيم اختبأ تحت بطن ناقته وكان منافقًا ، ويقال : إنه تاب وحسن إسلامه ، ثم تبينت حياة عثمان ، فصالحهم النبي ﷺ على شروط وهي : أن يوضع الحرب بينه وبينهم عشر سنين ، وأن يؤمِّن بعضهم بعضًا . وأن يرجع هذا العام ويأتي للعمرة في العام القابل، وأن من جاء ممن تبعه لا يردوه، ومن جاء من قريش مؤمنًا يرده، وكره المسلمون ذلك فقالوا : يا رسول الله إنا نرد ولا يردون قال : نعم ، من ذهب إليهم فأبعده الله ، ومن جاء منهم فسيجعل الله له مخرجًا ، حتى أسلم أبو جندل (٢) وجماعة وانحازوا بجبل يقطعون الطريق على قريش ، فأرسلوا له ﷺ بإسقاط الشروط وأن يأخدهم عنده وقد كتب عليّ : هذا ما صالح عليه محمد رسول اللَّه ﷺ فقالوا : لو سلمنا أنك رسول اللَّه ما خاصمناك ، فأبي عليّ أن يمحوها ، فقال عليه أرنيها ، فمحاها وقال : اكتب لهم كما قالوا « محمد بن عبد اللَّه » فإني رسول اللَّه وابن عبد اللَّه ، وتحللوا بالحلق والذبح ، ورجعوا المدينة .

<sup>(</sup>١) عتبة بن أبي وقاص هو : والده أبو وقاص يدعى مالكًا . وهو الذي شج وجه رسول الله ﷺ وكسر رباعيته يوم أحد وقيل : إنه مات كافرًا . ( انظر : أسد الغابة ٥٧١/٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: أبو جندل بن سهيل بن عمرو كان اسمه العاص وهو يعد من خيار الصحابة . توفي شهيدًا في طاعون عمواس بالأردن سنة ١٨هـ. ( انظر : أسد الغابة ٥٤/٦ ) .

٧٩ - وَالسَّابِقُونَ فَضْلُهُمْ نَصَّا عُرِفْ هَذَا وَفِي تَعْيينِهِمْ قَدَاخْتُلِفْ [ ٥٠٥ - ٥٠٥ ]

[ ؟ • 0 ] قوله: (والسابقون فضلهم نصًّا عرف) هذه جملة مستأنفة ، ولهذا لم يأت بحرف الترتيب ، «والسابقون » مبتدأ أول ، و « فضلهم » مبتدأ ثان ، وجملة قوله « عرف » خبر المبتدأ الثاني . وهو وخبره خبر عن المبتدأ الأول ، و « نصًّا » منصوب على نزع الخافض ، وفي عبارة بعضهم : منصوب على التمييز . والمعنى والمتقدمون الأولون فضلهم بمعنى كثرة ثوابهم على غيرهم ممن لم يشركهم في هذه الصفة عرف من نص القرآن أو من جهة نص القرآن كقوله تعالى : ﴿ وَالسَّمِيقُونَ ٱلْأُولُونَ مِنَ ٱلمُهُوجِرِينَ وَٱلأَنصَارِ ﴾ ... الآية [التوبة: ١٠٠] .

[ ٥٠٥ ] وقوله : ( هذا ) أي افهم هذا ، فهو مفعول لمحذوف ، ويصح غير ذلك .

[ ٥٠٦] وقوله: (وفي تعيينهم قد اختلف) أي وفي تعيين السابقين قد اختلف العلماء: فقال أبو موسى الأشعري (١) وغيره من الأكابر: الذين صلوا إلى القبلتين أي قبلة بيت المقدس والكعبة، وهذا هو قول الأكثر وهو الأصح.

[ ٥٠٧ ] وقال محمد بن كعب (٢) القرظي وجماعة : هم أهل بدر .

[ ٥٠٨ ] وقال الشعبي (٣): هم أهل بيعة الرضوان ، فالأقوال ثلاثة : أرجحها أولها ، وقد علم من كلام الناظم أن التفضيل تارة يكون باعتبار الأفراد ، وتارة باعتبار الأصناف ، فالأول كتفضيل أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي ، والثاني كتفضيل الحلفاء الأربعة ، ثم الستة الباقية من العشرة ، ثم أهل بدر ، ثم أهل أحد ، ثم أهل بيعة الرضوان ، وبعض أهل هذه المراتب ربما دخل في بعضها وربما دخل في الجميع ، فقد يكون سابقًا خليفة بدريًا أحديًّا رضوانيًّا كالمشايخ الأربعة لكن عثمان بدري أجرًا لا حضورًا ؛ لأنه خلفه على بنته رقية يمرضها وماتت في غيبته ، وقال : لك أجر رجل وسهمه (٤).

[ ٥٠٩ ] وكان عثمان يلقب بذي النورين لتزوجه ببنتيه ﷺ رقية ، وأم كلثوم ، ولم يعلم من تزوج ببنتي نبي غيره .

<sup>(</sup>۱) هو: عبد الله بن قيس بن سليم ، أبو موسى الأشعري ، صحابي جليل من الشجعان ، الولاة الفاتحين ، كان أحسن الصحابة صوتًا في تلاوة القرآن ، توفي سنة ٤٤ هـ . ( انظر : طبقات بن سعد ٢٩١٤ ، والأعلام ٢٠٣/٢ ) . (٢) هو: محمد بن كعب بن سليم بن أسد أبو حمزة القرظي ثقة عالم مات سنة عشرين . (انظر : تقريب التهذيب ٢٠٣/٢) . (٣) هو : عامر بن شراحيل بن عبد بن ذي كبار ، الإمام ، علامة العصر ، أبو عمرو الهمداني ثم الشعبي ، كان مولده في إمرة عمر بن الخطاب لست سنين خلت منها ، وقيل ولد سنة إحدى وعشرين . قاله شباب توفي سنة ١٠٤ هـ . ( انظر : تاريخ الخلفاء صد ١٤٩ ، والعبر ١٢٧/١ ، وسير أعلام النبلاء ٥/٦٦٧ ) .

٨٠ – وأوّلِ التَّشَاجُرَ الَّذِي وَرَدْ إِنْ خُضْتَ نِيهِ وَاجْتَبِ وَاءَالْحَسَدْ [٥١٠ – ٥١٥]

[ ١٠٠] قوله: ( وأول التشاجر الذي ورد ) لما ذكر أن صحبه عَلَيْهِ خير تاويل الخلاف القرون احتاج للجواب عما وقع بينهم من المنازعات الموهمة قَدَّحًا في الذي وقع حقهم مع أنهم لا يصرون على عمد المعاصي وإن لم يكونوا بين الصحابة معصومين .

[ ١ ١ ٥ ] وقد وقع تشاجر بين علي ومعاوية الله الله الصحابة ثلاث فرق: فرقة اجتهدت فظهر لها أن الحق مع علي فقاتلت معه ، وفرقة اجتهدت فظهر لها أن الحق مع معاوية فقاتلت معه ، وفرقة توقفت . وقد قال العلماء: المصيب بأجرين والمخطئ بأجر ، وقد شهد الله ورسوله لهم بالعدالة ، والمراد من تأويل ذلك أن يصرف إلى محل حسن لتحسين الطن بهم ، فلم يخرج واحد منهم عن العدالة بما وقع بينهم ؛ لأنهم مجتهدون .

[ ٥١٢] قوله: (إن خضت فيه) أي إن قُدّر أنك خضت فيه فأوله ولا تنقص أحدًا منهم، وإنما قال المصنف ذلك ؛ لأن الشخص ليس مأمورًا بالخوض فيما جرى بينهم، فإنه ليس من العقائد الدينية ولا من القواعد الكلامية وليس مما ينتفع به في الدين بل ربما ضر في اليقين، فلا يباح الخوض فيه إلا للرد على المتعصبين أو للتعليم كتدريس الكتب التي تشتمل على الآثار المتعلقة بذلك. وأما العوام فلا يجوز لهم الخوض فيه لشدة جهلهم وعدم معرفتهم بالتأويل.

[ ٥١٣] قوله: (واحتنب داء الحسد) أي: واترك وجوبًا في خوضك فيما شجر بينهم داء هو الحسد، فالإضافة للبيان إن أريد الداء المعنوي أو الحسد الشبيه بالداء، فالإضافة من إضافة المشبه به للمشبه إن أريد الداء الحسي، والمراد داء الحسد الحامل على الميل مع أحد الطرفين على وجه غير مرضي. وقد قال عَيَاتِيم : « الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضًا من بعدي ، من آذاهم فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذى الله ، أو من آذاني فقد آذى الله ، الله يوشك أن يأخذه » أي اتقوا الله ثم اتقوا الله ، أو أنشدكم الله ثم أنشدكم الله في حق أصحابي وتعظيمهم لا تتخذوهم كالغرض الذي يرمى إليه بالسهام فترموهم بالكلمات التي لا تناسب مقامهم ، فمن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله : أي تعدى حدوده وخالفه ، ففيه مشاكلة وإلا فحقيقة الإيذاء على الله محالة ، ومن آذى

<sup>(</sup>١) هو : معاوية بن أبي سفيان بن صخر بن حرب الأموي ، أبو عبد الرحمن ﴿ ، أسلم زمن الفتح ، ولي الشام ، وملك عشرين سنة ، وكان كريمًا سائمًا أحد دهاة العرب ، ومؤسس الدولة الأموية توفي سنة ، ٦هـ . ( انظر : الحلاصة للخزرجي صـ٣٨١ ، والأعلام ٢٦١/٧ ) .

اللَّه يوشك أن يأخذه أي يقرب أن يعذبه وفي رواية « لا تسبوا أصحابي فمن سب أصحابي فعليه لعنة اللَّه والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه اللَّه صرفًا ولا عدلًا » (١) ومعلوم جواز لعن غير المعين من العصاة. والصرف : الفرض . والعدل النفل . وقيل بالعكس ، وقيل غير ذلك ، وهذا في المستحل أو خارج مخرج المبالغة في الزجر .

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني ( ١٢٧٥٩ ) . عن ابن عباس 📳 .

٨١ - وَمَالِكٌ وَسَائِر الأَئِمَّهُ كَذَا أَبُو القَاسِمْ هُدَاةُ الأَمَّهُ [ ١٥ - ٢٣ ]

ورد « يوشك أن تضرب أكباد الإبل يطلبون العلم فلا يجدون أحدًا أعلم من عالم المدينة » (١) فحمل على الإمام مالك ، فكانوا يزدحمون على بابه لطلب العلم . وقيل : هو كل عالم منها .

وورد « عالم قريش يملأ طباق الأرض علمًا » (٢) فحمل على الإمام الشافعي . وقيل : هو ابن عباس . وورد « لو كان العلم بالثريا لناله رجال من فارس » (٣) فحمل على أبى حنيفة وأصحابه وكل من هذه الأحاديث ظنى .

[  $\circ$  1  $\circ$  ] وقوله: ( وسائر الأئمة ) أي باقيهم . ( وأل ) في « الأئمة » للعهد ، والمعهود الأئمة الأربعة فقط ، والأولى جعلها للكمال لا بقيد عهد الأربعة فقط ، فيدخل الإمام الشافعي أبو عبد الله محمد بن إدريس ، والإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت ، والإمام أحمد بن حنبل . والإمام الليث بن سعد  $(^{1})$  ، وداود الظاهري  $(^{\circ})$  ، فإنه كان جبلًا في العلم ، وما نقل عن إمام الحرمين من أنه لا يؤخذ بكلام الظاهرية ولا يعوَّل عليهم ، فمحمول على طائفة مخصوصة كابن حزم ، ويدخل أيضًا سفيان الثوري  $(^{\circ})$  عليهم ، محمول على طائفة مخصوصة كابن حزم ، ويدخل أيضًا سفيان الثوري  $(^{\circ})$  وكان يسمى أمير المؤمنين في الحديث وإسحاق بن راهويه  $(^{\circ})$  ، ومحمد ابن جرير

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٢٦٨٠ ) عن أبي هريرة ﷺ وقال : حسن .

<sup>(</sup>٢) أسنده البيهقي في مناقب الشافعي ( ٥٤/١ ) عن أحمد كتلله .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ( ٢٩٧/٢ ) وأصله في الصحيحين .

<sup>(</sup>٤) هو : الليث بن سعد بن عبد الرحمن . أبو الحارث . إمام أهل مصر في عصره حديثًا وفقهًا ، توفي بمصر سنة ١٧٥ هـ ( انظر : الأعلام ٢٤٨/٥ ) .

 <sup>(</sup>٥) هو : داود بن علي بن خلف الأصبهاني أبو سليمان الملقب بالظاهري إليه تنسب الطائفة الظاهرية مات في
 بغداد سنة ٢٧٠ هـ ( انظر : الأعلام ٣٣٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٦) هو : سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري. أبو عبد اللَّه أمير المؤمنين في الحديث مات سنة ١٦١هـ في البصرة من مصنفاته : الجامع الكبير ، والجامع الصغير . ( انظر : الأعلام ١٠٤/٣ ) .

 <sup>(</sup>٧) هو: إسحاق بن إبراهيم بن مخلد التميمي المروزي أبو يعقوب. أحد كبار حفاظ الحديث مات سنة
 ٢٣٨هـ في نيسابور من كتبه المسند ( انظر : الأعلام ٢٩٢/١ ) .

الطبري (١) ، وسفيان بن عيينة (٢) ، وكان يقول : «إذا كانت نفس المؤمن محبوسة عن مكانها في الجنة بدينه حتى يقضى عنه فكيف بصاحب الغيبة فإن الدين يقضى والغيبة لا تقضى » ، وعبد الرحمن بن عمر الأوزاعى (٦) وكان يقول : ليس ساعة من ساعات الدنيا إلا وتعرض على العبد يوم القيامة فالساعة التي لا يذكر الله فيها تتقطع نفسه عليها حسرات ، فكيف إذا مرت ساعة مع ساعة ويوم مع يوم . والإمام أبو الحسن الأشعري وأبو منصور الماتريدي .

[ ٥١٦ ] وقوله: (كذا أبو القاسم) كذا: خبر مقدم، و «أبو القاسم» مبتدأ مؤخر: أى مثل من ذكر في الهداية واستقامة الطريق أبو القاسم محمد الجنيد سيد الصوفية علمًا وعملًا، ولعل المصنف رأى شهرته بهذه الكنية، ولو قال: « جنيدهم أيضًا هداة الأمة » لكان أوضح.

[ ٥١٧ ] وقد اختلف العلماء في التكنّي بأبي القاسم ، فقال الإمام الشافعي : لا يجوز مطلقًا ، أي : سواء كان اسمه محمدًا أو لا ، قبل مفارقته ، للدنيا أو بعدها . وقال الأئمة الثلاثة : يجوز بعد مفارقته على الدنيا ، وكان الجنيد الله على مذهب أبي ثور (٤) صاحب الإمام الشافعي فإنه كان مجتهدًا اجتهادًا مطلقًا كالإمام أحمد .

[ ٥١٨ ] ومن كلام الجنيد الطريق إلى اللَّه مسدود على خلقه إلا على المقتفين آثار الرسول ﷺ .

[ ٥١٩ ] ومن كلامه أيضًا : لو أقبل صادق على اللَّه ألف ألف سنة ثم أعرض عنه لحظة كان ما فاته أكثر مما ناله .

[ ٥٢٠ ] ومن كلامه أيضًا : إن بدت ذرة من عين الكرم والجود ألحقت المسيء

 <sup>(</sup>١) هو: محمد بن جرير بن يزيد أبو جعفر المؤرخ المفسر الإمام ولد في آمل طبرستان وتوفي سنة ٣١٠ هـ من
 مصنفاته : أخبار الرسل و الملوك ، تفسير القرآن جامع البيان . ( انظر : الأعلام ٦٩/٦ ) .

 <sup>(</sup>٢) هو: سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي أبو محمد أمير المؤمنين في الحديث إمام الحرم المكي توفي
 سنة ١٩٨٨ من مصنفاته: الجامع في الحديث ، كتاب في التفسير . ( انظر : الأعلام ١٠٥/٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) هو : عبد الرحمن بن عمرو بن محمد . أبو عمرو . إمام الديار الشامية في الفقه والزهد كان علماء
 الأندلس يستقون منه الفتيا توفي في بيروت سنة ١٥٧ هـ . ( انظر : الأعلام ٣٢٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) هو : إبراهيم بن خالد بن أبي اليمان . يكنى أيضًا أبا عبد الله الفقيه صاحب الإمام الشافعي وكان أحد أثمة الدنيا فقهًا وعلمًا وورعًا . توفي سنة ٢٤٠ هـ من مصنفاته كتاب ذكر فيه اختلاف مالك والشافعي . (انظر : الأعلام ٣٧/١ ) .

بالمحسن وبقيت أعمالهم فضلًا لهم .

[ ٥٢١ ] ودخل عليه إبليس في صورة فقير يريد خدمة الشيخ فخدمه مدة طويلة ثم أخبره بنفسه وقال له : خدمتك مدة ولم يختل من عملك شيء ، فلم يرتض قوله لما فيه من الدخيل (١) وقال له : أنا عارف بك من أول ما دخلت ، وقد استخدمتك عقوبة لك لعلمي أن لا أجر لك في الخدمة . ثم خرج خاسئًا .

[ ٢٢ ] وقوله: (هداة الأمة) أي هداة هذه الأمة التي هي خير الأمم بشهادة قوله تعالى : ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [ آل عمران : ١١٠ ] فهم خيار الخيار ، لكن بعد من ذكر من الصحابة ومن معهم .

[ ٥٢٣ ] والحاصل أن الإمام مالكًا ونحوه هداة الأمة في الفروع ، والإمام الأشعري ونحوه هداة الأمة في الأصول أي العقائد الدينية ، والجنيد ونحوه هداة الأمة في التصوف ، فجزاهم الله عنا خيرًا ونفعنا بهم .

<sup>(</sup>١) الدخيل : أي هو الذي يداخلُهُ في أموره كلها ، فهو له دخيل ودُخْلُلُ . ( انظر : لسان العرب ( دخل ) صد ١٣٤٢ ) .

٨٢ – فَواجِبٌ تَقْليدُ حَبْرِ مِنْهُمُ كَذَا حَكِّي القَوْمُ بِلَفْظِ يُفْهَمُ [ ٢٤ - ٢٧ - ]

[ ٢٤ ] | قوله : ( فواجب : تقليد . . ) إلخ لما قدّم أن الأئمة المذكورين هداة هذه وجوب الأمة ولم يكن كل واحد من الناس قادرًا على الاجتهاد المطلق ذكر هنا تقليد إمام أنه يجب على كل من لم يكن فيه أهلية الاجتهاد المطلق ولو كان مجتهد

مذهب أو فتوى تقليد إمام من الأئمة الأربعة في الأحكام الفرعية . وما جزم به الناظم هو مذهب الأصوليين وجمهور الفقهاء والمحدثين ، واحتجوا بقوله تعالى : ﴿ فَسَءَلُواْ أَهْـلَ ٱلذِّكَّرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل: ٤٣ ] فأوجب السؤال على من لم يعلم ، ويترتب عليه الأخذ بقول العالم ، وذلك تقليد له . وقال بعضهم : لا يجب تقليد واحد بعينه ، بل له أن يأخذ فيما يقع له بهذا المذهب تارة وبغيره أخرى ، فيجوز صلاة الظهر على مذهب الشافعي ، وصلاة العصر على مذهب مالك ، وهكذا . وحرج بقولنا : « من لم يكن فيه أهلية الاجتهاد المطلق » من كان فيه أهليته ، فإنه يحرم عليه التقليد فيما يقع له عند الأكثر ، واختاره الآمدي وابن الحاجب (١) والسبكي لتمكنه من الاجتهاد الذي هو أصل التقليد . وأما التقليد في العقائد فقد علمته في صدر هذه المنظومة .

[ ٥٢٥ ] وقوله : ( حبر منهم ) بفتح الحاء وكسرها : أي عالم حاذق من الأئمة الأربعة ، ولا يجوز تقليد غيرهم ولو كان من أكابر الصحابة ، لأن مذاهبهم لم تدون ولم تضبط كمذاهب هؤلاء ، لكن جوّز بعضهم ذلك في غير الإفتاء كما قال :

وجائز تقليد غير الأربعة في غير إفتاء وفي هذا سعة

[ ٥٢٦ ] وقوله : (كذا حكى القوم بلفظ يفهم ) أي حكى الأصوليون وجمهور الفقهاء والمحدثين بلفظ يفهمه السامع لوضوحه حكمًا مثل هذا الحكم الذي هو وجوب تقليد إمام من الأئمة الأربعة . واختلف المشبه والمشبه به بالاعتبار فإن القول باعتبار كونه صادرًا من المصنف غير نفسه باعتبار كونه صادرًا من القوم ، وليس مراد المتن التبرى من ذلك ، بل مجرد العَزو .

[ ٥٢٧ ] فإن قلت : هل يجوز الانتقال من مذهب إلى مذهب ، قلت : فيه أقوال ثلاثة ، فقيل يمتنع مطلقًا . وقيل : يجوز مطلقًا . وقيل : إن لم يجمع بين المذهبين على صفة تخالف الإجماع كمن تزوج بلا صداق ولا ولي ولا شهود ، فإن هذه الصورة لا

<sup>(</sup>١) هو : عثمان بن عمر بن أبي بكر ، جمال الدين أبو عمر كان أصوليًا فقيهًا متكلمًا متبحرًا محققًا توفي سنة ٦٤٦هـ. من مصنفاته : الكافية في النحو ، الأمالي في النحو . ( انظر : الأعلام ٢١١/٤ ) .

يقول بها أحد ، وهذا شرط من شروط التقليد المنظومة في قول بعضهم : عدم التتبع رخصة وتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد وكذاك رجحان المقلد يعتقد ولحاجة تقليده تم العدد وقد أملى شيخنا علي هذين البيتين رسالة لطيفة ينبغي الاطلاع عليها .

وَمَنْ نَفَاهَا انْبِذَنْ كَلامَهْ [ ٢٨ ٥ - ٣٩ ] وأَثبتَنْ للأوليا الكَرَامَهْ

[ ٢٨ ] | قوله : ( وأثبتن للأوليا الكرامه ) أي : اعتقد ثبوت الكرامة للأولياء بمعنى جوازها ووقوعها لهم في الحياة وبعد الموت كما ذهب إليه جمهور أهل السنة ، وليس في مذهب من المذاهب الأربعة قول بنفيها بعد الموت ، بل ظهورها حينئذ أولى ؛ لأن النفس حينئذ صافية من الأكدار ، ولذا قيل :

إثبات الكرامة | للأولسياء

من لم تظهر كرامته بعد موته كما كانت في حياته فليس بصادق.

[ ٥٢٩ ] وقال الشعراني : ذكر لي بعض المشايخ أن اللَّه تعالى يوكل بقبر الولي ملكًا يقضي الحوائج ، وتارة يخرج الولي من قبره ويقضيها بنفسه <sup>(١)</sup> .

[ ٥٣٠ ] واستدلوا على الجواز بأنه لا يلزم من فرض وقوعها محال ، وكل ما كان كذلك فهو جائز . وعلى الوقوع بما جاء في الكتاب العزيز من قصة مريم قال تعالى : ﴿ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ [آل عمران: ٣٧] أي أنشأها إنشاء حسنًا بأن سوى خلقها وجعلها تنبت في اليوم كما ينبت المولود في العام ، وكفلها زكريا ، وكان لا يدخل عليها غيره ، وكان يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء وفاكهة الشتاء في الصيف. وقصة أصحاب الكهف وهم سبعة من أشراف الروم خافوا بعد عيسي على إيمانهم من ملكهم فخرجوا ودخلوا غارًا فلبثوا فيه بلا طعام ولا شراب ثلاثمائة وتسع سنين نيامًا بلا آفة .

[ ٥٣١ ] وقصة « أصف » بالمد وفتح الصاد وزير سليمان وكان يعرف الاسم الأعظم فقال لسليمان : انظر إلى السماء ، فنظر إليها ، فدعا آصف بالاسم الأعظم أن يأتي اللَّه بعرش بلقيس فأتى به ، فرد سليمان طرفه فوجده بين يديه .

[ ٥٣٢ ] وما وقع من كرامات الصحابة والتابعين إلى وقتنا هذا ، فقد روي أن عمر ابن الخطاب رأى العدو من مسافة شهر فقال : يا سارية (٢) الجبل فسمع سارية صوته فانحاز بالناس إلى الجبل وقاتلوا العدو فنصرهم اللَّه تعالى (٣) .

[ ٥٣٣ ] وروي أن عبد اللَّه الشقيق (٤) كان إذا مرت عليه سحابة يقول لها :

 <sup>(</sup>١) قول أالشعراني: المذكورلم يثبت دليل صحته.

<sup>(</sup>٢) هو : سارية بن زنيم بن عبد الله بن جابر ، صحابي من الشعراء ، القادة ، الفاتحين ، جعله عمر أميرًا على جيش وسيره إلى بلاد الروم ففتح بلادًا منها أصبهان ، توفي سنة ٣٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٣٩/٣ ) . (٣) أثر أن عمر بن الخطاب رأى ... أخرجه البيهقي في الدلائل ، ونقل السخاوي في المقاصد ( ٤٧٤ ) عن الحافظ أن إسناده حسن .

<sup>(</sup>٤) هو : عبد اللَّه بن شقيق العقيلي . بصري ثقة مات سنة ١٠٨ هـ ( انظر تقريب التهذيب ٢٧١١ ) .

أقسمت عليك باللَّه إلا أمطرت : فتمطر بالحال .

[ ٣٤٠] | والأولياء جمع ولي وهو العارف باللَّه تعالى وبصفاته حسب الإمكان ، المواظب على الطاعة المجتنب للمعاصى بمعنى أنه لا يرتكب معصية بدون توبة . وليس المراد أنه لا تقع منه معصية بالكلية إذ ليس معصومًا .

البولي: | تعريفه

[ ٥٣٥ ] وقولهم « لا يكذب الولى » أي بلسان حاله بأن يظهر خلاف ما يبطن، المعرض عن الانهماك في اللذات والشهوات المباحة ، وأما أصل التناول فلا مانع منه لا سيما إذا كان بقصد التقوي على العبادة ، وسمى « وليًّا » لأن الله تولى أمره فلم يكله إلى نفسه ولا إلى غيره لحظة ، ولأنه يتولى عبادة الله على الدوام من غير أن يتخلُّلها عصيان ، وكلا المعنيين واجب تحققه حتى يكون الولى عندنا وليًّا في نفس الأمر .

[ ٥٣٦ ] | والكرامة : أمر خارق للعادة يظهر على يد عبد ظاهر الصلاح ملتزم لمتابعة الكرامة: انبي كلف بشريعته مصحوب بصحيح الاعتقاد والعمل الصالح ، علم بها عريفها أ أو لم يعلم ، وسبق ما يتعلق بخوارق العادة عند المعجزات .

[ ٥٣٧ ] قوله : ( ومن نفاها انبذن كلامه ) أي ومن نفي الكرامة وقال بعدم جوازها كالأستاذ (١) وأبي عبد الله الحليمي من أهل السنة وجمهور المعتزلة اطرحن كلامه ولا تعول عليه ، وأتى المصنف بهمزة الوصل للضرورة ، فتكون مكسورة وليست همزة قطع كما قد يتوهم: فإن الذي في القرآن العظيم ثلاثي . قال تعالى : ﴿ فَانْبِذَ إِلَيْهِمْ ﴾ [ الأنفال : ٥٨ ] .

[ ٥٣٨ ] وتمسك من نفي الكرامة بأنه لو ظهرت الخوارق من الأولياء لالتبس النبي بغيره لأن الخارق إنما هو المعجزة ، وبأنها لو ظهرت على أيديهم لكثرت بكثرتهم وخرجت عن كونها حارقة للعادة والفرض أنها كذلك . ورد الأول بأنه ليس في وقوعها التباس النبي بغيره للفرق بين المعجزة والكرامة . بدعوى النبوة في الأولى وعدمها في الثانية ، ورد الثاني بأنا لا نسلم أنها تخرج بكثرتها عن كونها خارقة للعادة ، بل غاية الأمر استمرار خرق العادة ، وذلك لا يوجب كونه عادة .

[ ٥٣٩ ] وسئل بعضهم: لأي شيء كثرت الكرامات في الزمان المتأخر عن الزمان المتقدم ، فأجاب بأن ذلك لضعف اعتقاد المتأخرين ، فاحتيج لتأليفهم بالكرامات ليعتقدوا في الصالحين . وأما المتقدمون فاعتقادهم تابع لميزان الشرع .

<sup>(</sup>١) هو : إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران ، أبو إسحاق الإسفراييني ، الإمام الفقيه الأصولي المتكلم ، كان يلقب بركن الدين ، شافعي المذهب ، له تصانيف منها : الجامع في علم أصول الدين ، ورسالة في أصول الفقه. ( انظر : طبقات الشافعية الكبرى ٢٥٦/٤ ، وفيات الأعيان ٨/١ ) .

كَمَا مِنَ القُرآنِ وعْدًا يُسْمَعُ [ ٥٤٠ - ٥٤٨ ] - وَعِنْدَنَا أَنَّ الدُّعَاءَ يَنْفَعُ

قوله : ( وعندنا أن الدعاء ينفع ) أي : وعندنا معاشر أهل السنة أن الدعاء الذي هو الطلب على سبيل التضرع ، وقيل : رفع الحاجات إلى رافع تعريفه الدرجات ينفع الأحياء والأموات إن دعوت لهم ، ويضرهم إن دعوت عليهم وإن صدر من كافر على الراجح ؛ لحديث أنس ره دعوة المظلوم مستجابة

108.1 الدعاء: ا ونضعه

ولو كافرًا » (١) وأما قوله تعالى : ﴿ وَمَا دُعَّاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ [ الرعد : ١٤] فمعناه أنه لا يستجاب لهم في خصوص الدعاء بتخفيف عذاب جهنم عنهم يوم القيامة .

[ ٥٤١ ] وروى الحاكم وصححه أنه ﷺ قال : « لا يغني حذر من قدر والدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل وإن البلاء لينزل ويتلقاه الدعاء فيتعالجان إلى يوم القيامة» (٢) والدعاء ينفع في القضاء المبرم والقضاء المعلّق ، أما الثاني فلا استحالة في رفع ما علق رفعه منه على الدعاء ، ولا في نزول ما علق نزوله منه على الدعاء ، وأما الأول فالدعاء وإن لم يرفعه لكن اللَّه تعالى ينزل لطفه بالداعي ، كما إذا قضى عليه قضاءً مبرمًا بأن ينزل عليه صخرة فإذا دعا اللَّه تعالى حصل له اللطف بأن تصير الصخرة متفتتة كالرمل وتنزل عليه.

وانقسام القضاء إلى مبرم ومعلق ظاهر بحسب اللوح المحفوظ ، وأما بحسب العلم فجميع الأشياء مبرمة ، لأنه إن علم اللَّه حصول المعلق عليه حصل المعلق ولابد ، وإن علم الله عدم حصوله لم يحصل ولا بد ، لكن لا يترك الشخص الدعاء اتكالًا على ذلك كما لا يترك الأكل اتكالًا على إبرام اللَّه الأمر في الشبع. وأما عند المعتزلة فالدعاء لا ينفع ، ولا يكفرون بذلك لأنهم لم يكذبوا القرآن كقوله تعالى : ﴿ أَدِّءُونِي أَسْتَيِّبُ لَّكُوُّ ﴾ [ غافر : ٦٠ ] بل أوَّلوا الدعاء بالعبادة ، والإجابة بالثواب .

[ ٥٤٢ ] واعلم أن للدعاء شروطًا وآدابًا : فمن شروطه أكل الحلال ، وأن يدعو وهو موقن بالإجابة ، وألا يكون قلبه غافلًا ، وألا يدعو بما فيه إثم أو قطيعة رحم أو إضاعة حقوق المسلمين ، وألا يدعو بمحال ولو عادةً ، لأن الدعاء به يشبه التحكم على القدرة القاضية بدوامها وذلك إساءة أدب على اللَّه تعالى .

ومن آدابه : أن يتحرى الأوقات الفاضلة كأن يدعـو في السجود ، وعند الأذان

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ( ١٥٢/٣ ) عن أنس بن مالك .

<sup>(</sup>٧) أخرجه الحاكم ( ١/٢١) ) عن عائشة ﷺ وقال : صحيح الإسناد وتعقبه الذهبي بأن فيه مجمع على ضعفه .

والإقامة . ومنها تقديم الوضوء والصلاة ، واستقبال القبلة ، ورفع الأيدي إلى جهة السماء ، وتقديم التوبة ، والاعتراف بالذنب ، والإخلاص ، وافتتاحه بالحمد والصلاة على النبي عليه وختمه بها ، وجعلها في وسطه أيضًا .

[ ٥٤٣ ] قوله: (كما من القرآن وعدًا يسمع ) أي لأجل الذي يسمع داله من ألفاظ القرآن حال كونه موعودًا به ، فالكاف للتعليل ، و « ما » اسم موصول ، و « يسمع » صلته ، و « وعدًا » بمعنى موعودًا به حال ، والمسموع إنما هو الدال والموعود به المدلول لا الدال . قال تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ مُ اَدْعُونِ آَسْتَجِبٌ لَكُو ﴾ [ غافر : ٢٠ ] وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [ البقرة : ١٨٦ ] وتخصيص سألك عبادى عنى فإني قريب أبيب دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [ البقرة : ١٨٦ ] وتخصيص القرآن لتواتره لا لقصر الدلالة عليه ، وإلا فيدل على أن الدعاء ينفع السنة والإجماع ، فقد دعا عَيْلِيْ ربه في مواطن كثيرة كيوم بدر ، وقد أجمع عليه السلف والحلف .

[ 3 2 3 ] واعلم أن الإجابة تتنوع فتارة يقع المطلوب بعينه على الفور ، وتارة يقع ، ولكن يتأخر لحكمة فيه ، وتارة تقع الإجابة بغير المطلوب حيث لا يكون في المطلوب مصلحة ناجزة ، أو يكون في المطلوب مصلحة وفي ذلك الغير مصلحة ناجزة ، أو يكون في المطلوب مصلحة وفي ذلك الغير أصلح منها ، على أن الإجابة مقيدة بالمشيئة كما يدل عليه قوله تعالى : ﴿ فَيَكَشِفُ مَا تَدَعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ ﴾ [ الأنعام : 1 3 ] فهو مقيد لإطلاق الآيتين السابقتين فالمعنى : ادعوني أستجب لكم إن شئت وأجيب دعوة الداعي إن شئت .

٥٨ - بِكُلِّ عَبْدِ حَافِظُونَ وُكُلُوا وَكَاتِبون خِيرَةً لَنْ يُهْمِلُوا [٥٥٥ - ٥٥٥]
 ٨٦ - مِنْ أَمْرِهِ شَيئًا فَعَلْ وَلَوْ ذَهِلْ حَتَى الأَنبَ فِي الْمَرْشُ كَمَا نُقِلَ [٥٥٥ - ٥٥٥]

[ ٥٤٥] قوله: (بكل عبد حافظون وكلوا) الجار والمجرور متعلق بالفعل بعده: أي وكُّلهم اللّه تعالى بكل عبد، وهو شامل للإنس والجن والملائكة، وقد تردد الجزولي (١) في الجن والملائكة، أعليهم حفظة أم لا ؟ ثم جزم بأن الجن عليهم حفظة، واستبعد القول بذلك في الملائكة. قال المصنف: ولم أقف عليه لغيره ا ه.

[ 7 ] والظاهر أن الملائكة لا حفظة عليهم ، وهل المراد بالحافظين في كلام الملائكة : المصنف الحافظون للعبد من المضار أو الحافظون لما يصدر منه من قول أو عفظ أو اعتقاد يجعل الله لهم أمارة على الاعتقاد ، وهذا الحلاف مبني الانسان على العطف في قوله « وكاتبون » فإن جعل للتغاير كما ذكره المصنف في

شرحه الصغير كان المراد بالحافظين المعنى الأول ، وإن جعل للتفسير كما ذكره في شرحه الكبير كان المراد بالحافظين المعنى الثاني ، والراجح الأول ، فقد ذكر بعضهم أن المعقبات في قوله تعالى : ﴿ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ المعقبات في قوله تعالى : ﴿ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ المعقبات في الرعد : ١١] غير الكاتبين ، ويقويه كما قاله القرطبي أنه لم ينقل أن الحفظة يفارقون العبد بل يلازمونه أبدًا ، بخلاف الكتبة فإنهم يفارقون العبد عند ثلاث حاجات : عند قضاء حاجة الإنسان بولًا أو غائطًا ، وعند الجماع ، وعند الغسل كما جاء ذلك في حديث ابن عباس ﴿ (٢) ، ولا يمنع ذلك من كتب ما يصدر منه في هذه الأحوال ، لأن الله يجعل لهم علامة على ذلك كما مر في الاعتقاد ، وفي غير هذه الأحوال لا يفارقونه ولو كان بيته فيه جرس أو كلب أو صورة .

[ ٤٧ ] وأما حديث « لا تدخل الملائكة بيتًا فيه جرس » (٢) ونحوه فالمراد ملائكة الرحمة .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن أحمد بن عبد الله الجزولي الخصيفي السوسي ، أبو عبد الله ، محدث ، مؤرخ ، من تصانيفه : شرح على الجامع الصحيح للبخاري ، حاشية على سيرة الكلاعي وغيرهما وتوفي في سنة ١١٨٩ هـ . (انظر : فهرس الفهارس ٢٦٠/١ ، معجم المؤلفين ٧٥/٢) .

<sup>(</sup>٢) أُخرَجه البزار ، كما في كشف الأستار ( ٣١٧ ) وإسناده ضعيف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ( ٤٣٣١ ) .

وقد ورد أن عثمان سأل النبي ﷺ عن عدد الملائكة الموكلين بالآدمي (()) فقال : « لكل آدمي عشرة بالليل وعشرة بالنهار : واحد عن يمينه وآخر عن شماله ، واثنان بين يديه ومن خلفه ، واثنان على جنبيه ، وآخر قابض على ناصيته ، فإن تواضع رفعه ، وإن تكبر وضعه ، واثنان على شفتيه ليس

[ ٥٤٨ ] الملائكة الموكلون بالآدمسي

يحفظان عليه إلا الصلاة على النبي ﷺ والعاشر يحرسه من الحية أن تدخل فاه » وفي بعض الروايات أنه ذكر عشرين ملكًا . وذكر الأبي أنه يحفظ لابن عطية (١) أن كل آدمي يوكل به من حين وقوعه نطفة في الرحم إلى موته أربعمائة ملك ، وحفظهم للعبد إنما هو من المعلق . وأما المبرم فلا بد من إنفاذه فيتنحون عنه حتى ينفذ .

[ 9 2 0 ] قوله: (وكاتبون خيرة ) أي: مختارون ، لأن الله تعالى اختارهم بذلك وقد علمت أنه وقع خلاف في هذا العطف ، فقيل: للتغاير ، وقيل: للتفسير ، والحق الأول ، والمراد بالجمع: ما فوق الواحد ، لأن كل واحد من العباد إنما عليه ملكان ، وكل منهما رقيب: أي حافظ ، وعتيد: أي حاضر ، لا كما قد يتوهم من أن أحدهما رقيب والآخر عتيد ، وهما لا يتغيران مادام حيًا ، فإذا مات يقومان على قبره يسبحان ويهللان ويكبران ويكتبان ثوابه له إلى يوم القيامة إن كان مؤمنًا ، ويلعنانه إلى يوم القيامة إن كان كافرًا .

[ . 00 ] وقيل: لكل يوم وليلة ملكان ، فلليوم ملكان ، ولليلة ملكان ، فتكون الملائكة أربعة يتعاقبون عند صلاة العصر وصلاة الصبح ، ويؤرخون ما يكتبون من أعمال العباد بالأيام والجمع والأعوام والأماكن ، وملك الحسنات من ناحية اليمين ، وملك السيئات من ناحية اليسار ، والأول أمين أو أمير على الثاني ، فإذا فعل العبد حسنة بادر ملك اليمين إلى كتبها ، وإذا فعل سيئة قال ملك اليسار لملك اليمين : أأكتب ؟ فيقول : لا ، لعله يستغفر ويتوب ، فإذا مضى ست ساعات فلكية من غير توبة قال له : اكتب أراحنا الله منه ، وهذا دعاء عليه بالموت ليتحولا عن مشاهدة المعصية ، لأنهما يتأذيان بذلك .

[ ٥٥١] وفي بعض الآثار أن كتب المباحات على القول به لكاتب السيئات ، وقد اعتمد بعضهم أن المباح لا يكتب ، وهذه الكتابة مما يجب الإيمان بها فيكفر منكرها لتكذيبه القرآن . قال تعالى : ﴿ كِرَامًا كَلِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [ الانفطار : ١١]

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور ٤٨/٤ ، إلى ابن جرير .

 <sup>(</sup>٢) هو: عبد الحق بن غالب بن عطية أبو محمد فقيه نحوي لغوي أديب توفي سنة ٤٢ هـ من مصنفاته تفسير القرآن الكريم المحرر الوجيز . ( انظر : الأعلام ٢٨٢/٣ ) .

لكنها ليست لحاجة دعت إليها ، وإنما فائدتها أن العبد إذا علم بها استحيا وترك المعصية .

[ ٥٥٢ ] والكتب حقيقي بآلة وقرطاس ومداد يعلمها الله سبحانه وتعالى حملًا للنصوص على ظواهرها خلافًا لمن قال : إنه كناية عن الحفظ والعلم .

[ °°° ] وفي بعض الأحاديث أن لسانه قلمهما وريقه مدادهما <sup>(۱)</sup> ، والتفويض أولى . واختلف في محلهما من الشخص فقيل : ناجذاه ، أي : آخر أضراسه الأيمن والأيسر . وقيل : عنفقته .

[ ٥٥٤] وروي عن مجاهد <sup>(٢)</sup> أنه إن قعد كان أحدهما عن يمينه والآخر عن يساره، وإن مشى كان أحدهما عند رأسه والآخر وراءه، وإن رقد كان أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه، ويجمع بين هذه الأقاويل بأنهما لا يلزمان محلًّا واحدًا والأسلم في أمثال ذلك الوقف.

[ ٥٥٥] قوله: (لن يهملوا من أمره شيئًا فعل ) أي لن يتركوا من شأنه وحاله شيئًا فعله بلا كتابة بل يكتبونه قولًا أو غيره ، فليست الكتابة مختصة بالأقوال وإن كان قوله تعالى : ﴿ مَنَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨] في خصوص الأقوال ، وكذلك حديث ابن عباس رضي الله تعالى (٢) عنهما في تفسير الآية المذكورة ، فإنه قال : يكتب كل ما يتكلم به من خير أو شر ، حتى إنه ليكتب قوله : أكلت ، شربت ، ذهبت ، جئت ، رأيت حتى إذا كان يوم الخميس ويوم الاثنين عرض قوله وعمله فأقر منه ما كان خيرًا أو شرًا وألغي سائره أي باقيه وهو المباح والمكروه فتلتقمه حيتان البحر فتموت منه لنتنه فيخرج منه دود يأكل الزرع ، وهذا صريح في كتب المباحات ، فيؤيد القول كتابتها ، وظواهر الآثار أن الحسنات تكتب بكتابتها ، لكن تقدم أن بعضهم اعتمد عدم كتابتها ، وظواهر الآثار أن الحسنات تكتب ميزة عن السيئات ، فقيل : إن سيئات المؤمن أول كتابه ، وآخره : هذه ذنوبك قد سترتها وغفرتها . وحسنات الكافر أول كتابه ، وآخره : هذه حسناتك قد رددتها عليك وما قبلتها . وغفرتها . وحسنات الكافر أول كتابه ، وآخره : هذه حسناتك قد رددتها عليك وما قبلتها .

[ ٥٥٦ ] قوله : ( ولو ذهل ) أي ولو غفل ونسي ، فالذهول عن الشيء نسيانه والغفلة عنه ، فيكتب ما فعله نسيانًا وإن كان لا يؤاخذ به لأنه ليس الغرض من الكتابة

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ١٠٣/٦ ) عن أبي نعيم وقال السيوطي في مقدمة الجامع الكبير : ضعيف .

 <sup>(</sup>۲) هو: مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي . مولى بني مخزوم تابعي مفسر من أهل مكة توفي سنة ١٠٤هـ
 من مصنفاته : كتاب في التفسير يتقيه المفسرون . ( انظر : الأعلام ٢٧١/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ١٠٣/٦ ) عن ابن جرير وابن أبي حاتم .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد \_\_\_\_\_\_\_\_\_ POY والمعاقبة ولا الإثابة .

[ ٥٥٧ ] وقوله : (حتى الأنين في المرض) أي حتى يكتبون الأنين الصادر منه في المرض . والأنين مصدر أنَّ الرجل يئن إذا صوَّت ، وينبغي للمريض أن يقول «آه » (١) لأنه ورد أنه من أسمائه تعالى ، ولا يقول « أخ » لأنه اسم من أسماء الشيطان .

[ ٥٥٨ ] وقوله: (كما نقل) أي كما نقله أئمة الدين وعلماء المسلمين ومن أعظمهم الإمام مالك عليه ، فإنه قال: يكتبون على العبد كل شيء حتى أنينه في مرضه، وتمسكوا بقوله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْدِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨] لأن وقوع «قول» في سياق النفي يقتضي العموم.

<sup>(</sup>١) لم يثبت في طريق صحيح أن (آه) اسم من أسماء الله تعالى .

٨٧ - فَحَاسِبِ النَفْسَ وَقَلُّلْ الأمَلا فَرُبُّ مَنْ جَدَّ لأَمْرِ وَصَلا [ ٥٥٩ - ٥٦٤]

[ 909 ] قوله: ( فحاسب النفس ) أي: إذا علمت أن عليك من يحفظ أعمالك محاسبة ويكتبها فحاسب نفسك كل صباح على جميع ما عملته ليلًا وكل مساء المنفس على جميع ما عملته نهارًا ، فما وجدت من حسنة حمدت الله عليها ، أو

من سيئة استغفرت الله منها ، وأقرب من ذلك إلى السلامة أن تحاسبها على كل فعل قبل الإقدام عليه حتى لا تتلبس به إلا بعد معرفة حكم الله فيه ، فما كان خيرًا فعلته ، وما كان غير ذلك أمسكت عنه لتريح الملائكة من التعب ، ولأن من حاسب نفسه في الدنيا هان عليه عذاب الآخرة .

[ ٥٦٠ ] وفي الحديث « حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا » (١) .

[ ٥٦١ ] وقوله: ( وقلل الأملا ) بفتح القاف وتشديد اللام الأولى وتسكين الثانية ، ودرج همزة « الأملا » الثانية بنقل حركتها للامه: أي قصر الأمل : وهو رجاء ما تحبه النفس كطول عمر وزيادة غنى ، وهو مذموم إلا من العلماء حيث أملوا طول عمرهم لنفع المسلمين فيثابون على نياتهم في ذلك .

[ ٥٦٢ ] والأصل فيما ذكر قوله ﷺ : «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل وعد نفسك من أهل القبور » (٢) .

[ ٦٦٣ ] ومن كلام بعضهم : من قصر أمله قل همه وتنور قلبه ورضي بالقليل ، وبضدها تتميز الأشياء .

[ ٥٦٤ ] وقوله: ( فرب من جد لأمر وصلا ) مرتبط بمحذوف يؤخذ من قوله: «وقلل الأملا » والتقدير: وجد في مطلوبك فرب من جد ... إلخ: أي لأنه رب من اجتهد بتوفيق الله له لتحصيل أمر من أمور الدنيا أو الآخرة ، وصل إلى ذلك بتقدير الله في الأزل وصوله إليه .

 <sup>(</sup>١) لم نقف عليه مرفوعًا بل هو أثر عن عمر بن الخطاب أورده ابن أبي الدنيا في محاسبة النفس ( ٢ ) .
 (٢) أخرجه البخاري ( ٦٤١٦ ) ، عن عبد الله بن عمر بن الخطاب

مَا حَوَاجِبٌ إِيمَاننا بِالمُوتِ وَيَقْبِضُ الرُّوحَ رَسُولُ المُوتِ [ ٥٦٥ - ٧٧٠ ]
 قوله: ( وواجب إيماننا بالموت ) ( واجب ) خبر مقدم ، و ( إيماننا )
 الإيمان مبتدأ مؤخر ، و ( بالموت ) متعلق بإيماننا ، والمعنى : أن تصديقنا بالموت بالموت واجب ، فيجب التصديق بعموم فناء الكل خلاقًا للدهرية في قولهم : إن

هي إلا أرحام تدفع وأرض تبلع .

[ ٥٦٦ ] ويجب التصديق أيضًا بأنه على الوجه المعهود شرعًا من فراغ الآجال المقدرة خلافًا للحكماء في قولهم بأنه بمجرد اختلال نظام الطبيعة فمراد المصنف بذلك الرد على من ذكر . [ ٥٦٧ ] وأما أصل وقوع الموت فلا حاجة للنص عليه لأنه لا يشك فيه عاقل لكونه

رَ ٧٠ وَ عَلَى الْحَمْلُ وَقُوعَ الْمُوتَ قَارَ صَاجِعًا لَلْنَصُ طَيْقًا مُ لِيَّاتُكُ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيَتُونَ ﴾ [ الزمر : ٣٠ ] وقوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مِّيَتُونَ ﴾ [ الزمر : ٣٠ ] وقوله تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا إِنَّهُ لَلْوُتِ ۚ ﴾ [ آل عمران : ١٨٥ ] والأحاديث فيه كثيرة .

[ ٥٦٨ ] وقد اختلف في الموت ، هل هو وجودي أو عدمي ، فذهب الأشعري رحمه الله تعالى إلى الأول ، وعرّفه بأنه : كيفية أي صفة وجودية تضاد الحياة ، فالتقابل ينهما تقابل التضاد . وذهب الإسفراييني والزمخشري إلى الثاني ، وعرفاه بأنه عدم الحياة عما من شأنه أن يكون حيًا ، فالتقابل بينهما تقابل العدم والملكة ويدل للأول قوله تعالى : ﴿ اللَّهِ عَلَى خَلَقَ ٱلمّوتَ وَالْمَهَ وَاللَّهُ \* [ الملك : ٢ ] وتأويل الحلق بالتقدير كما قاله من ذهب إلى أنه عدمى خلاف الظاهر .

[ ٥٦٩] وفي بعض الأحاديث أن الله خلق الموت في صورة كبش لا يمر بشيء إلا مات كما أن في بعض الأحاديث أن الحياة خلقها الله على صورة فرس لا تمر بشيء (١) إلا حيي ، وهذا إنما هو باعتبار التمثيل ، وإلا فالموت صفة للميت ، كما أن الحياة صفة للحي ، والأولى التفويض في أمثال هذه المقامات .

[ ٥٧٠ ] قوله: ( ويقبض الروح رسول الموت ) أي يخرجها من مقرها الملك الموكل بالموت وهو عزرائيل التَّلِينِينَ ، ومعناه عبد الجبار ، وهو ملك عظيم هائل المنظر مفزع جدًّا ، رأسه في السماء العليا ورجلاه في تخوم الأرض السفلى : أي منتهاها ، ووجهه مقابل اللوح المحفوظ ، والخلق بين عينيه ، وله أعوان بعدد من يموت ، يترفق بالمؤمن ويأتيه في صورة حسنة دون غيره .

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في « رفع الصوت بذبح الموت » وعزاه للكلبي ومقاتل في تفسيرهما . ( انظر : الحاوي للفتاوى ٩٩/٢ ، وأيضًا الدر المنثور ٢٤٧/٦ ) .

[ ٥٧١] وفي حديث ابن مسعود (١) وابن عباس أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام قال : يا ملك الموت ، أرنى كيف تقبض أنفاس الكفار ؟ قال : يا إبراهيم لا تطيق ذلك . قال : بلى . قال : أعرض ، فأعرض ثم نظر فإذا هو برجل أسود ينال رأسه السماء يخرج من فيه لهب النار ، فغشى على إبراهيم ثم أفاق وقد تحول ملك الموت في الصورة الأولى ، وقال : يا ملك الموت ، لو لم يلق الكافر من البلاء والحزن إلا صورتك هذه لكفاه ، فأرني كيف تقبض أنفاس المؤمنين ، قال : أعرض ، فأعرض ثم التفت فإذا برجل شاب أحسن الناس وجهًا وأطيبهم ريحًا في ثياب بيض ، فقال : يا ملك الموت لو لم ير المؤمن عند الموت من قرة العين والكرامة إلا صورتك هذه لكان يكفيه (٢) .

السروح:

تعريفها: ڪيف|

تقبض|

الأرواح

وفي النظم إفادة جوهرية الروح ، وإلا لم تقبض. ومذهب أهل السنة من [ 7 7 0 ] المتكلمين والمحدثين والفقهاء والصوفية : أنها جسم لطيف مشتبك بالبدن كاشتباك الماء بالعود الأخضر وبهذا جزم النووي ، ومذهب جماعة من الصوفية والمعتزلة أنها ليست بجسم ولا عرض ، بل جوهر مجرد متعلق بالبدن للتدبير غير داخل فيه ولا خارج عنه ، و« أل » في الروح للاستغراق ، فهي دالة على العموم ، والمراد جميع أرواح الثقلين ولو أرواح الشهداء برًّا

وبحرًا ، وأرواح الملائكة حتى روح نفسه على أحد القولين . وقيل القابض لروحه هو اللَّه كلَّ وأرواح البهائم والطيور وغيرهم ولو بعوضة كما ذهب إليه أهل الحق ، خلافًا للمعتزلة حيث ذهبوا إلى أنه لا يقبض أرواح غير الثقلين من الملائكة والطيور وغيرهم ، وللمبتدعة حيث ذهبوا أنه لا يقبض أرواح البهائم ، بل يقبضها أعوانه ، وقد أشار المصنف للرد على الجميع بأل الدالة على العموم ، ولمباشرة ملك الموت لذلك أسند إليه التوفي كما في قوله تعالى : ﴿ قُلْ بَنُوَفِّنَكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي أَكِلَ بِكُمْ ﴾ [ السجدة : ١١ ] كنسبته إلى أعوانه لمعالجتهم نزعها من العصب والعظم والعروق في قوله تعالى : ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾ رِ الأنعام: ٦٦ - وأما إسناد التوفي إليه تعالى في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلأَنْفُسَ جِينَ مَوْتِهَا ﴾ [ الزمر : ٤٢ ] فلأنه الخالق لذلك حقيقة الموجد له .

<sup>(</sup>١) هو : عبد اللَّه بن مسعود بن غافل بن حبيب ، الإمام الحبر ، فقيه الأمة أبو عبد الرحمن الهذلي المكي كان من السابقين الأولين ومن النجباء العاملين شهد بدرًا وهاجر الهجرتين ، أول من جهر بالقرآن ، ومناقبه غزيرة روى علمًا كثيرًا . توفي سنة اثنتين وثلاثين . ( انظر : الإصابة ٢٠٩/٧ ، الزركلي في الأعلام ٣/ ٢٩٠ ) . (٢) الحديث عزاه السيوطي في شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور ص ٤٥ ، لابَّن أبي الدنيا من حديث ابن مسعود وابن عباس 👹 .

٨٩ - وَمَيِّتٌ بِعُمْرِهِ مَنْ يُقْتَلُ وَغَيْرُ هَذَا باطِلٌ لا يُقْبَل ٥٧٨ - ٥٧٨

[ ٥٧٣ ] ( فائدة ) مجيء الموت والعبد على عمل صالح يسهل الموت ، وكذلك السواك فيما ذكره جماعة . ومما يسهل الموت وجميع ما بعده من الأهوال ما ذكره السنوسي وغيره من صلاة ركعتين ليلة الجمعة بعد المغرب يقرأ بعد الفاتحة الزلزلة خمس عشرة مرة ، وروى أن سورتها تعدل نصف القرآن .

[ ٥٧٤] قوله: ( وميت بعمره من يقتل ) « ميت » خبر مقدم ، و « من يقتل » الأجل: مبتدأ مؤخر: أي كل ذي روح يفعل به ما يزهق روحه ميت بانقضاء تعريفه عمره ، ففي عبارة المصنف حذف مضاف ، ولو عبر بالأجل لم يحتج

لتقدير المضاف ، لأن الأجل يطلق على آخر العمر كما يطلق على مدة العمر بتمامها ، لكن المصنف عبر بالعمر لأجل النظم ، فاحتيج لتقدير المضاف .

[ ٥٧٥] وما ذكره الناظم هو مذهب أهل الحق ، فالأجل عندهم واحد لا يقبل الزيادة والنقصان . قال الله تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَغْرُونَ ﴾ الأعراف : ٣٤] وقد دلت الأحاديث على أن كل هالك يستوفي أجله من غير تقدم عليه ولا تأخر عنه ، ولا يعارض هذه القواطع ما ورد أن بعض الطاعات كصلة الرحم يزيد في العمر (١) لأنه خبر آحاد ، أو أن الزيادة فيه بحسب الخير والبركة ، أو بالنسبة لما ثبت في صحف الملائكة ، فقد يثبت الشيء فيها مطلقًا وهو في علم الله تعالى مقيد (١) كأن يكون في صحف الملائكة : إن عمر زيد خمسون مثلًا مطلقًا ، وهو في علم الله تعالى مقيد بأن لا يفعل كذا من الطاعات ، وإن فعلها فله ستون ، فإن سبق في علمه تعالى أنه يفعلها فلا يتخلف عن فعلها وكان عمره ستين ، فالزيادة بحسب الظاهر على ما في صحف الملائكة ، وإلا فلابد من تحقق ما في علمه تعالى كما يشير له قوله تعالى : هو يَعْدَدُهُ وَيُثِيثُ وَيُعْدَدُهُ أَمُ ٱلصَحِبَ ﴾ [ الرعد : ٣٩] أي أصل اللوح المحفوظ وهو علمه تعالى الذي لا محو فيه ولا إثبات .

<sup>(</sup>١) عن أنس بن مالك ﷺ قال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : ﴿ من سره أن يبسط له في رزقه أو ينسأ له في أثره فليصل رحمه ﴾ أخرجه البخاري ( ٣٠٦٧ ) ومسلم ( ٢٥٥٧ ) .

<sup>(</sup>٢) بيان ذلك أن الله تعالى يعلم أزلاً أن زيدًا يطيع وأن له بسبب ذلك من العمر ستين سنة ، ويعلم أيضًا أنه لو لم يطع لكان عمره خمسين سنة ، وهذا هو معنى كون ما في صحف الملائكة مقيدًا في علم الله بأن لا يفعل كذا من الطاعات ، وليس المراد من التقييد التعليق ، بل المراد منه ما تقدم من أنه يعلم أنه لو لم يطع لكان عمره خمسين سنة مثلاً ، وبحمل التقييد على هذا المعنى اندفع ما يتراءى من العبارة من أن علم الله مشوب بالتردد .

[ ٥٧٦ ] وأما اللوح المحفوظ نالحق قبول ما فيه للمحو والإثبات كصحف الملائكة ، وبعضهم فسر أم الكتاب باللوح المحفوظ ، لأنه ما من كائن إلا وهو المعقتول مكتوب فيه ، والراجح الأول ، وبالجملة فمختار أهل السنة أن كل مقتول ميت بانقضاء عمره وحضور أجله في الوقت الذي علم الله حصول موته فيه أزلًا بخلقه تعالى من غير مدخلية للقاتل فيه ، وإنما وجب عليه القصاص نظرًا للكسب فقط ، وعند أهل السنة أنه لو لم يقتل لجاز أن يموت في ذلك الوقت وأن لا يموت فيه لأنه لا اطلاع لنا على ما في علم الله ، فيحتمل أنه لو لم يقتل أن يموت فيه إن كان عمره في علم الله عمره في علم الله أكثر من ذلك ، وهذا التجويز ذاتي على فرض عدم قتله كما هو ظاهر ، وإلا فقد بان بقتله أن الله علم موته في ذلك الوقت فلا خلف .

[ ٥٧٧ ] قوله : ( وغير هذا باطل لا يقبل ) أي وغير ما ذكر من مذاهب المخالفين لأهل السنة غير مطابق للواقع لا يقبل عند العقلاء المتمسكين بالحق .

[ ٥٧٨ ] وأشار المصنف بذلك للرد على أهل الاعتزال ، فإن لهم مذاهب ثلاثة .

الأول مذهب الكعبي: وهو أن المقتول ليس بميت ، لأن القتل فعل العبد ، والموت فعله تعالى ، واستدل على ذلك بقوله تعالى : ﴿ وَلَهِن مُتُمّ أَوْ قُتِلَتُمْ ﴾ [ آل عمران : ١٥٨ ] فإن العطف يقتضي المغايرة ، وأهل السنة يقولون المعنى : ولئن متم من غير سبب أو قتلتم بأن متّم بسبب ، فعند الكعبي أن المقتول له أجلان : أجل بالقتل ، وأجل بالموت ، فلو لم يقتل لعاش إلى أجله بالموت .

والثاني: مذهب جمهورهم وهو أن القاتل قطع على المقتول أجله ، فعندهم أن المقتول له أجل واحد وهو الوقت الذي علم الله موته فيه لولا القتل ، فلو لم يقتل لعاش اليه قطعًا .

والثالث: مذهب أبي الهذيل <sup>(١)</sup> وهو أن المقتول أجله في ذلك الوقت فقط ، فعنده أن المقتول له أجل واحد وهو الوقت الذي قتل فيه ، فلو لم يقتل لمات بدل القتل قطعًا ، وبهذا التقرير ظهر الفرق بين مذاهب المعتزلة ومذهب أهل السنة فتدبر .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن الهذيل بن عبد اللَّه . شيخ المعتزلة توفي سنة ٢٣٥ هـ ( انظر الأعلام ١٣١/٧ ) .

٩ - وَفِي فَنَا النَفْسِ لَدَى النَفْخِ أَحْتُلِفْ وَاسْتَظْهَرَ السُّبْكَى بَقَاهَا اللَّذْ عُرِفْ [ ٥٨٩ - ٥٨١]

[ ٧٩٥] قوله: (وفي فنا النفس لدى النفخ اختلف) أي وفي ذهاب صورة النفس التي هي الروح عند نفخ إسرافيل في الصور النفخة الأولى اختلف العلماء، فذهبت طائفة إلى الحكم بفنائها عند ذلك لظاهر قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنَّ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن: ٢٦ ] وذهبت طائفة أخرى إلى الحكم بعدم فنائها عند ذلك، وأما قبل نفخ إسرافيل في الصور النفخة الأولى فلا خلاف بين المسلمين في بقائها ولو بعد فناء الجسم، وتكون منعمة إن كانت من أهل الخير، ومعذبة إن كانت من أهل الشر.

[ ٥٨٠] وتسمى النفخة الأولى: نفخة الفناء ، ولا يبقى عندها حي إلا مات إن لم يكن مات قبل ذلك ، وإلا غشي عليه إن كان مات قبل ذلك كالأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، إلا من شاء الله من الملائكة الأربعة الرؤساء والحور العين وموسى عليه الصلاة والسلام لأنه صعق في الدنيا مرة فجوزي بها ، فجميع الأنبياء بعد الموت تعود إليهم أرواحهم ثم يغشى عليهم عند النفخة الأولى إلا موسى لما حصل له في الدنيا ، ثم ينفخ إسرافيل في الصور النفخة الثانية وتسمى نفخة البعث فيجمع الله الأرواح في الصور عند النفخة الثانية وفيه ثقب بعددها ، فتخرج منه الأرواح إلى أجسادها ، فلا تخطئ روح جسدها ، وبين النفختين أربعون (١) عامًا على ما في بعض الطرق .

[ ٥٨١] قوله: ( واستظهر السبكي بقاها اللذ عرف ) بتخفيف الياء وتسهيل الهمزة وتسكين الذال لغة في « الذي » أي اختار الإمام تقي الدين السبكي في تفسيره المسمى بالدر النظيم من هذا الاختلاف – القول ببقائها الذي عهد سابقًا لأنهم اتفقوا على بقائها بعد الموت لسؤالها في القبر وتنعيمها أو تعذيبها فيه ، والأصل في كل باق استمراره حتى يظهر ما يصرف عنه ، فالدليل على بقائها الاستصحاب ، فتكون من المستثنى بقوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَن شَاءَ اللّهُ ﴾ [النمل: ٨٧] وما قاله السبكي هو المختار عند أهل الحق ، وإنما خصه المصنف بالذكر لتبحره في الفنون حتى أحاط بالمعقول والمنقول.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٤٨١٤ ) ومسلم ( ٢٩٥٥ ) عن أبي هريرة .

٩١ - عَجْبُ الذُّنَبُ كَالرُّوحِ لَكِنْ صَحَّحًا الْمُزَنِيُّ للبِلَى وَوَضَّحًا [ ٥٨٦ - ٥٨٦ ]

[ ٥٨٢] قوله: (عجب الذنب كالروح) (العجب) بفتح العين وسكون الجيم وآخره بقاء الروح اباء موحدة وقد تبدل ميمًا ، وبعضهم يحكي تثليث أوله فيهما فلغاته ست وإضافته للذنب من إضافة المماثل لمماثله ، فقولهم عجب الذنب : معناه

وعجب الذنب

عجب شبيه بالذنب : وهو عظم كالخردلة في آخر سلسلة الظهر في العصعص مختص بالإنسان كمغرز الذنب للدابة ، وهو بكسر الراء من باب ضرب ، وتشبيهه بالروح في جريان الاختلاف في الفناء على قولين ، والمشهور منهما أنه لا يفني لكن لا يقيد بوقت النفخ وإن كان الخلاف في المشبه به مقيدًا به كما صرح به المصنف في قوله : « وفي فنا النفس لدى النفخ اختلف » .

[ ٥٨٣ ] وقوله : (لكن صححا المزني للبلي ) أي لكن صحح الإمام إسماعيل بن يحيي المزني (١) - وهو منسوب لمزينة اسم قبيلة - القول بأن عجب الذنب يبلي ويفني تمسكًا بظاهر قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن – ٢٦ ] وفناء الكل يستلزم فناء الجزء . وقوله : ( ووضحا ) أي بين صحة ما ذهب إليه ووافقه ابن قتيبة <sup>(٢)</sup> وقال : إنه آخر ما يبلى من الميت والأقوى في النظر أنه لا يبلي .

[ ٥٨٤ ] وحديث الصحيحين : « ليس من الإنسان شيء إلا يبلي إلا عظمًا واحدًا وهو عجب الذنب منه خلق الخلق يوم القيامة » <sup>(١)</sup> .

[ ٥٨٥] ولحديث مسلم « كل ابن آدم يأكله التراب إلا عجب الذنب منه خلق ومنه يركب » (١).

[ ٥٨٦] وفي حديثه الآخر « إن في الإنسان عظمًا لا تأكله الأرض أبدًا » (٥) واختلف هل بقاؤه تعبدي أو معلل ، والأرجح أنه تعبدي لضعف ما علل به القائل بأنه معلل ، فإنه علَّله بجواز كونه جعل علامة للملائكة الموكلين بالإعادة على إحياء كل إنسان بجواهِره التي كانت في الدنيا ، ووجه ضعفه أن الملائكة لا يخفي عليهم هذا الأمر مع أنهم يعيدُون كل إنسان بجواهره بأمر اللَّه على أنه يجوز اللبس فيه نفسه .

<sup>(</sup>١) هو : إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل. أبو إبراهيم المزني صاحب الإمام الشافعي ، كان زاهدًا عالمًا مجتهدًا قوي الحجة ويعد من أئمة الشافعية . توفي سنة ٢٦٤ من كتبه : المختصر المشهور في الفقه ، الترغيب في العلم، الجامع الكبير . ( انظر : الأعلام ٣٢٩/١ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري . أبو محمد من أثمة الأدب صاحب التصانيف قليل الرواية توفي سنة ٢٧٦هـ من كتبه : أدب الكاتب ، عيون الأخبار . ( انظر : الأعلام ١٣٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ( ٤٨١٤ ) ، ومسلم ( ٢٩٥٥ ) ، من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٤) مسلم ( ٢٩٥٥ ) من حديث أبي هريرة . (٥) مسلم ( ٢٩٥٥ ) رقم خاص ( ١٤٣ ) .

٩٢ - وَكُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ قَدْ خَصَّصُوا عُمُومَه فَاظْلُبْ لِمَا قَدْ لِخَصُوا [ ٨٨٥ - ٨٨٥]

[ ٥٨٧ ] وقوله: ( وكل شَيء هالك قد خصصوا عمومه ) لما كان القول ببقاء الروح وعجب الذنب هو الراجح ، وأشار المصنف إلى الجواب عما يرد عليه كقوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَا ﴿ ﴾ [ القصص : ٨٨ ] إذ مقتضاه أن كل ما سواه تعالى محكوم عليه بالهلاك وحاصل الجواب أن العلماء قصروا عموم ذلك على غير الأمور التي وردت الأحاديث باستثنائها : كالروح ، وعجب الذنب ، وأجساد الأنبياء والشهداء ، والعرش ، والكرسي ، والجنة ، والنار ، والحور العين ، ونحو ذلك . وقد نظم الجلال السيوطي ثمانية منها بقوله :

ثمانية محكم البقاءِ يعمها من الخلقِ والباقون في حَيِّزِ العَدَمْ هي العرش ، والكرسي ، نارٌ ، وجنةٌ ، وعَجْبٌ ، وأرواحٌ ، كذا اللوح ، والقلم وعلى هذا فتكون الآية من قبيل العام المخصوص ، والعام : لفظ يستغرق الصالح له بغير حصر ، والتخصيص : قصر العام على بعض أفراده ، وهذا الجواب لجماعة كابن عباس ، وذهب محققو المتأخرين إلى أنه لا استثناء ولا تخصيص وقالوا : معنى «هالك» قابل للهلاك كما هو معنى « فان » أيضًا .

[ ٥٨٨ ] وقوله : ( فاطلب لما قد لحصوا ) أي : فتوجُّه لما قد لحصه العلماء من الأمور التي وردت الأحاديث باستثنائها ، وقد تقدم بيانها .

٩٣ – وَلا نَخصْ فِي الرُّوحِ إِذْ مَا وَرَدَا نُص عَنِ الشَّارِعِ لَكِن وُجِدَا [ ٨٩ - ٩٢ ٥ ]

[ ٥٨٩] قوله : ( ولا نخض في الروح ) أي ولا نخض نحن معاشر جمهور الروح؛ عدم المحققين في بيان حقيقة الروح ، هكذا في شرح المصنف ، ومقتضى هذا أن المتن يقرأ بالنون ، والشائع قراءته بالتاء التي للمخاطب ، وحمل الشارح النهي على الكراهة حيث قال : فالخوض في بيان حقيقتها مكروه لعدم

الخوض في | حقيقتها

التوقيف في ذلك ، لكن كلام الجنيد يدل على الحرمة حيث قال : الروح شيء استأثر اللَّه بعلمه فلم يطُّلع عليه أحد من خلقه ، فلا يجوز لعباده البحث عنها بأكثر من أنها موجودة قال تعالى : ﴿ وَيَشَنَكُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِّي ﴾ [ الإسراء : ٨٥] وفي ذلك إظهار لعجز المرء حيث لم يعلم حقيقة نفسه التي بين جنبيه مع القطع بوجودها ، ولم يخرج النبي مَالِيُّهِ من الدنيا حتى أطلعه اللَّه تعالى على جميع ما أبهمه عنه من الروح وغيرها مما يمكن علم البشر به لا على جميع معلوماته تعالى ، وإلا لزم مساواة الحادث للقديم ، وما خالف ذلك نحو ﴿ وَلاَ أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ [ الأنعام : ٥٠ ] محمول على أنه كان قبل أن يكشف له عن ذلك . وما ذكره عن عدم الخوض في الروح هو المختار ولذلك صدر الناظم به فنمسك عن بيان حقيقتها وبيان مقرها من الجسد ، والمشهور عدم تعدد الروح في كل جسد .

[ ٥٩٠] وصرح العز بن عبد السلام بأن في كل جسد روحين إحداهما : روح اليقظة التي أجرى الله العادة بأنها إذا كانت في الجسد كان الإنسان مستيقظًا فإذا خرجت منه نام . ورأت تلك الروح المنامات ، والأخرى : روح الحياة التي أجرى اللَّه العادة بأنها إذا كانت في الجسد كان حيًّا ، فإذا فارقته مات ، وهاتان الروحان في باطن الإنسان لا يعرف مقرهما إلا من أطلعه اللَّه على ذلك ، وقد كان بعض الأرواح يوم ﴿ ٱلسَّتُ بِرَبِّكُمٌّ ﴾ [ الأعراف : ١٧٢] مقبلًا على بعض بالوجه ، وبعضها موليًا ظهره لبعض ، وبعضها جاعلًا جنبه لبعض فالإقبال بالوجه غاية في المودة وعكسه بالظهر وبالجنب بين ذلك كما في اليواقيت ، ويكشف لكثير عن ذلك كسهل بن عبد الله (١) حتى إنهم يعرفون تلامذتهم إذ ذاك .

[ ٩٩١ ] وفي الحديث « الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف » (۲).

<sup>(</sup>١) هو : سهل بن عبد اللَّه بن يونس أبو محمد أحد أئمة الصوفية وعلمائهم ، متكِلم في علوم الإخلاص والرياضيات ، توفي سنة ٢٨٣ هـ من مصنفاته : تفسير القرآن ، رقائق المحبين . ( انظر : الأعلام ١٤٣/٣ ) . (٢) أخرجه البخاري ( ٣٣٣٦ ) عن عائشة رتيجي .

[ ٩٢ ] قوله: ( إذ ما وردا نص عن الشارع ) أي لأنه لم يرد دليل عن الله تعالى ببيانها وكل ما هو كذلك فالأولى عدم الخوض فيه ، وهذا تعليل للنهي عن الخوض في الروح على الطريقة المختارة .

٩٤ - لِمَالِك هِي صُورَةٌ كالجسَدِ فَحَشَبُكَ النَّصُّ بهذَا السَّندِ [٥٩٧ - ٥٩٧]

[ ٩٣ ] ] قوله : ( لكن وجدا لمالك هي صورة كالجسد ) بسكون الياء لغة في هي السروح: | بفتحها ، أي : لكن وجد لأهل مذهب مالك ممن خاض في بيان الروح : وصفها مى جسم ذو صورة كصورة الجسد في الشكل والهيئة ، فإن أصبغ (١)

نقل عن ابن القاسم (7) عن عبد الرحيم بن خالد (7) قال : الروح ذو جسم ويدين ورجلين وعينين ورأس ، تسل من الجسد سلًّا ، وإنما نسبه المصنف لمالك لاستنادهم إليه في ذلك ، وما ذكر من الخوض في الروح هو غير المختار <sup>(١)</sup> .

[ ٩٤ ] | قال النووي : وأصح ما قيل فيها على هذه الطريقة ما قاله إمام الحرمين : مقر إنها جسم لطيف شفاف مشتبك بالجسم كاشتباك الماء بالعود الأخضر، الأرواح المتكون سارية في جميع البدن . وقيل : مقرها البطن . وقيل : القلب .

وقيل: بقرب القلب ، والصواب ما قاله: إمام الحرمين ، وهذا في حالة الحياة ، وأما بعد الموت فأرواح السعداء بأفنية القبور على الصحيح . وقيل عند آدم الطِّيِّلاً في سماء الدنيا لكن لا دائما ، فلا ينافي أنها تسرح حيث شاءت ، وأما أرواح الكفار ففي سجين في الأرض السابعة السفلي محبوسة . وقيل : أرواح السعداء بالجابية في الشام ، وقيل : ببئر زمزم ، وأرواح الكفار ببئر برهوت في حضرموت التي هي مدينة في اليمن .

[ ٥٩٥ ] وقوله : ( فحسبك النص بهذا السند ) أي وإذا علمت النقل عن أهل مذهب مالك بالخوض في حقيقتها فيكفيك في الخوض النص عنهم حال كونه متلبسًا بهذا القول المسند إليهم من ملابسة العام للخاص فلا تخض بأكثر منه ، فالمراد بالسند : المسند إلى أهل مذهب مالك ، وإن كان في الأصل هو الطريق الموصلة للحديث ، وتلك الطريق هي الرجال الذين يروون الحديث.

[ ٥٩٦ ] فإن قيل : يرد على ذلك أنه إذا قُطع عضو حيوان لزم قطع نظيره من

<sup>(</sup>١) هو : أصبغ بن الفرج بن سعيد بن نافع من كبار المالكية قال ابن الماجشون : ما أخرجت مصر مثل أصبغ كان كاتب ابن وهب وله تصانيف . ( انظر : الأعلام ٣٢٣/١ ) .

<sup>(</sup>٢) هو : عبد الرحمن بن القاسم بن خالد المصري أبو عبد اللَّه فقيه ، جمع بين الزهد والعلم توفي سنة ١٩١ بمصر من مصنفاته : المدونة وهي أجل كتب المالكية ( انظر : الأعلام ٣٢٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : عبد الرحيم بن خالد بن يزيد مولى الجهنية المصري ، وأحد رواة الموطأ عن مالك ، توفي سنة ١٦٣هـ . ( انظر : ترتيب المدارك للقاضي عياض ٣١٠/١ ) . (٤) انظر : التمهيد لابن عبد البر ٧٤٤/٥ .

الروح . أجيب بأن لطافتها تقتضي سرعة انجذابها وانضمامها من ذلك العضو المقطوع قبل انفصاله أو سرعة الالتحام بعد القطع ، وهذا يقتضي انقطاع الروح ثم تلتحم سريعًا ، والأول يقتضي عدم انقطاعها ، فهو أولى ، لأن الأصل عدم الانقطاع .

[ ٥٩٧ ] فإن قبل: كيف يخوضون في الروح مع أن الآية دالة على عدم الخوض فيها ، حيث أمر ويها النبي عَلَيْتُهُ بأن يقول: ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ [ الإسراء: ٨٥] أجيب بأنه إنما أمر عليه الصلاة والسلام بترك الجواب تصديقًا لما في كتب اليهود: من أن الإمساك عن ذلك من علامات نبوته وأدلة رسالته .

٩٥ – وَالْعَقْلُ كَالرُّوحِ وَلَكُنْ قَرَرُوا ﴿ فَيُهُ خَلَافًا فَانْظُرَنْ مَا فَشَرُوا[ ٥٩٨ - ٢٠٥]

[ ٩٩٨ ] قوله: ( والعقل كالروح ) مبتدأ وخبر: أي والعقل مثل الروح من حيث الخوض في بيان الحقيقة والوقف عن ذلك. واختلف كلام المصنف في الترجيح: فرجح في « هداية المريد » طريق الحوض ، وهو المختار لأنه من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الحوض فيه ، وهو لغة: المنع من عقل البعير إذا منعه بالعقال ، وسمي بذلك لمنعه صاحبه من العدول عن سواء السبيل.

[ ٩٩٩] | واعلم أن العقل على خمسة أنواع:

العقل: الأول : غريزي ، وهو غريزة يتهيأ بها لدرك العلوم النظرية كما قاله شيخ السواعه

والثاني: كسبي ، وهو ما يكتسبه الإنسان من معاشرة العقلاء .

والثالث: عطائي ، وهو ما يعطيه اللَّه للمؤمنين ليهتدوا به إلى الإيمان ،

والرابع : عقل الزهاد ، وهو الذي يكون به الزهد .

والخامس: شرفي ، وهو عقل نبينا ﷺ لأنه أشرف العقول . وقد اختلف في تفضيل العقل على العلم من صفاته العقل على العلم أو العكس ، والراجح تفضيل العلم على العقل ، لأن العلم من صفاته تعالى . وما يروى في فضل العقل فهو موضوع لا أصل له كما صرح به الجلال السيوطي .

[ ٠٠٠ ] قوله: (ولكن قرروا فيه خلافًا) أى لكن قرر العلماء في العقل خلافًا ، ولا محل لهذا الاستدراك ، لأنهم قرروا في الروح خلافًا أيضًا ، فلعل «لكن » لمجرد التأكيد ، ثم رأيت المصنف في شرحه قال : «ولكن ... إلخ » استدراك على طريقة الخائضين ، فأشار إلى أنهم لم يتفقوا على حقيقة معينة ، بل اختلفوا في بيانها اهد . فالاستدراك يشعر بانتشار الخلاف وكثرته .

[ ٢٠١] العشل: ( فانظرن ما فسروا ) أي فانظر التفاسير التي ذكرها القوم في العشل: كتبهم لا في هذه المقدمة لصغر حجمها ، وأقوال أهل السنة متطابقة على تعريفه عرضيته ، فبعضهم قال : إنه من قبيل العلوم ، وعرفه بأنه العلم ببعض

العلوم الضرورية كالعلم بوجوب تحيز الجرم ، واستحالة عُروِّه عن الحركة والسكون ، وجواز إحراق النار وغير ذلك ، وهذا القول لإمام الحرمين وجماعة ، وبعضهم قال : إنه ليس من قبيل العلوم ، وعرفه بأنه غريزة أي طبيعة مغروزة يتبعها العلم بالضروريات عند سلامة الآلات .

[ ٦٠٢] وعرفه الشيرازي (١) بأنه صفة يميز بها بين الحسن والقبيح .

[ ٦٠٣] وأحسن ما قيل فيه : أنه نور روحاني به تدرك النفس العلوم الضرورية والنظرية .

[ ٢٠٤] وقال بعضهم: إن هناك لطيفة ربانية لا يعلمها إلا اللَّه تعالى ، فمن حيث تنكرها تسمى عقلًا ، ومن حيث حياة الجسد بها تسمى روحًا ، ومن حيث شهوتها تسمى نفسًا فالملاقة متحدة بالذات مختلفة بالاعتبار .

[ ٦٠٥] وقالت المعتزلة والخوارج والحكماء بجوهريته ، وفسره بعضهم بأنه جوهر الحقال: يدرك به الغائبات بالوسائط ، والمحسوسات بالمشاهدة ، ومنهم من فسره محله الغير ذلك . وفي كلام الغزالي أنه جوهر مجرد . واختلف في محله ،

والصحيح أنه محله القلب وله نور متصل بالدماغ كما ذهب إليه الإمام الشافعي ، والإمام مالك الله وجمهور المتكلمين .

وقالت الحكماء وبعض الفقهاء بأن محله الدماغ لفساده بفساد الدماغ ، وهذا لا يدل على ما ذكروه ، لجواز أن تكون سلامة الدماغ شرطًا لاستمراره وإن كان محله القلب .

<sup>(</sup>١) هو: إبراهيم بن علي بن يوسف أبو إسحاق شيخ الفقهاء في عصره ، توفي سنة ٤٧٦هـ ، من مصنفاته : المهذب ، التبصرة ، اللمع . ( انظر : الأعلام ٥١/١ ) .

- سُؤَالُنَا ثُمَّ عَـذَابُ القَبْرِ نَعِيمُهُ وَاجِبِ كَبَعْثِ الحِشْر ٦٠٦ - ٦٢٣ -

[ ٢٠٦] قوله : ( سؤالنا ) أي : سؤال منكر و نكير إيانا معاشر أمة الدعوة المؤمنين والمنافقين والكافرين ، خلافًا لابن عبد البرحيث قال في تمهيده : الكافر لا يسئل ، وإنما يسئل المؤمن والمنافق لانتسابه للإسلام في الظاهر . اهـ والجمهور على خلافه ، وإنما سمى هذان الملكان بذلك لأنهما يأتيان الميت بصورة منكرة ، فإن صفتهما كما في الحديث أنهما أسودان أزرقان

السسؤال في القبر وعسذاب القبر

أعينهما كقدور النحاس. وفي رواية: كالبرق، وأصواتهما كالرعد، إذا تكلما يخرج من أفواههما كالنار ، بيد كل واحد منهما مطراق من حديد لو ضرب به الجبال لذابت. وفي رواية : بيد أحدهما مرزبة لو اجتمع عليها أهل مني ما أقلوها ، وهما للمؤمن الطائع وغيره على الصحيح ، لكن يترفقان بالمؤمن ويقولان له إذا وفق للجواب : نم نومة العروس ، وينتهران المنافق والكافر . وقيل : المؤمن الموفق له مبشر وبشير ، وأما الكافر والمؤمن العاصي فلهما منكر ونكير . قيل : ومعهما ملك آخر يقال له ناكور . وما قيل من أنه يجيء قبلهما ملك يقال له رومان ، فحديثه موضوع . وقيل : فيه لين .

[ ٢٠٧ ] ويكون السؤال بعد تمام الدفن وعند انصراف الناس. وفي الحديث كما في شرح المصنف: وإنه ليسمع قرع نعالهم (١) فيعيد اللَّه تعالى الروح إلى جميع البدن كما ذهب إليه الجمهور ، وهو ظاهر الأحاديث . وقال ابن حجر : إلى نصفه الأعلى فقط. وغلط من قال: يسئل البدن بلا روح كمن قال: تُسئل الروح بلا بدن ، لكن وإن عادت الروح لا ينتفي إطلاق اسم الميت عليه ، لأن حياته حينئذ ليست حياة كاملة، بل أمر متوسط بين الموت والحياة كتوسط النوم بينهما ، ويرد إليه من الحواس والعقل والعلم ما يتوقف عليه فهم الخطاب ويتأتي معه رد الجواب حتى يسئل ، وأحوال المسئولين مختلفة فمنهم من يسأله الملكان جميعًا تشديدًا عليه . ومنهم من يسأله أحدهما تخفيفًا عليه ، ووجد بطرَّة (٢) المؤلف أن أحدهما يكون تحت رجليه والآخر عند رأسه ويسئل مرة واحدة ، وفي حديث أسماء (٦) : أنه يسئل (١) ثلاثًا .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٣٧٤ ) ومسلم ( ٢٨٧٠ ) عن أنس 🐞 . ﴿ (٢) طُرَّة المؤلف : أي حاشيته . (٣) هي : أسماء بنت أبي بكر الصديق ، ذات النطاقين أم عبد اللَّه بن الزبير من الصحابيات الفضليات ، شهدت اليرموك مع ابنها عبد اللَّه ، وزوجها ، عاشت مائة سنة ، وهي محتفظة بعقلها وهي آخر المهاجرات وفاة ، توفيت سَطِّيُّتها سنة ٧٣ هـ . ( انظر : حلية الأولياء ٥٥/٢ ، والأعلام ٣٠٥/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ( ٨٦ ) ، ومسلم ( ٩٠٥ ) ، من حديث أسماء رتيجيًا .

[ ٦٠٨] وعن الجلال: أن المؤمن يسئل سبعة أيام ، والكافر أربعين صباحًا ، ويسألان كل أحد بلسانه على الصحيح ، خلافًا لمن قال بالسرياني . ولذلك قال بعضهم : من عجيب ما ترى العينان أن سؤال القبر بالسرياني أفتى بهذا شيخنا البلقيني ولم أره لغيسره بعيني [ ٦٠٩] ويسأل الميت ولو تمزقت أعضاؤه أو أكلته السباع في أجوافها ، إذ لا يبعد أن الله يعيد له الروح في أعضائه ولو كانت متفرقة لأن قدرة الله صالحة لذلك ،

وإذا مات جماعة في وقت واحد بأقاليم مختلفة ، قال القرطبي : جاز أن تعظم جثتهما ويخاطبان الخلق الكثير مخاطبة واحدة . وقال الحافظ السيوطي : ويحتمل تعدد الملائكة المعدة لذلك ، ثم رأيت الحليمي ذهب إليه فقال في منهاجه : والذي يشبه أن يكون ملائكة السؤال جماعة كثيرة ، ويسمى بعضهم منكرًا ، وبعضهم نكيرًا ، فيبعث إلى كل ميت اثنان منهم والله أعلم . واختلفت الأحاديث كما قاله القرطبي في كيفية السؤال والجواب ، فمنهم من يسأل عن بعض اعتقاداته ، ومنهم من يسأل عن كلها .

[ ٦١٠ ] قال ابن عباس 👹 : يسألون عن الشهادتين .

ويحتمل أن يعيده كما كان .

[ ٦١١] وقال عكرمة (١): يسألون عن الإيمان بمحمد على وأمر التوحيد ، وقد ورد أنهما يقولان: ما تقول في هذا الرجل ، وإنما يقولان ذلك من غير تعظيم وتفخيم ليتميز الصادق في الإيمان من المرتاب ، فيجيب الأول ، ويقول الثانس: لا أدري فيشقى شقاء الأبد ، وهذا السؤال خاص بهذه الأمة ، وقيل : كل نبي مع أمته كذلك ، وهذا السؤال هو عين فتنة القبر ، وقيل : هي التلجلج في الجواب ، وقيل : هي ما ورد من حضور إبليس في زاوية من زوايا القبر مشيرًا إلى نفسه بأن أنا عند قول الملك للميت ، من ربك ، مستدعيًا منه جوابه بهذا ربي ، ولم يثبت حضور النبي على ولا رؤية الميت له عند السؤال ، ويستثنى من عموم قول الناظم «سؤالنا » من ورد الأثر بعدم سؤاله كالأنبياء ، فالحق أنهم لا يسألون ، وقيل : يسألون عن جبريل والوحي الذي أنزل عليهم ، ولا ينبغي أن يكون سيدهم الأعظم محل خلاف ، وكالصديقين ، والشهداء ،

 <sup>(</sup>١) هو : عكرمة بن عبد الله البربري المدني أبو عبد الله مولى عبد الله بن عباس . كان من أعلم الناس .
 بالتفسير والمغازي مات في يوم واحد مع كُثير عَزّة سنة ١٠٥ هـ فقيل : مات أعلم الناس وأشعر الناس .
 ( انظر : الأعلام ٢٤٤/٤ ) .

والمرابطين ، والملازمين لقراءة تبارك (١) الملك كل ليلة من حين بلوغ الخبر لهم ، والمراد بالملازمة : الإتيان بها في غالب الأوقات ، فلا يضر الترك مرة بعذر ، سواء قرأها عند النوم أو قبل ذلك ، وهكذا سورة السجدة فيما ذكره بعضهم ، وكذا من قرأ في مرض موته ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ١] ومريض البطن ، والميت بالطاعون أو بغيره في زمنه صابرًا محتسبًا ، والميت ليلة الجمعة أو يومها إلى غير ذلك .

[ ٢١٢] والراجح أن غير الأنبياء وشهداء المعركة يسألون سؤالًا خفيفًا ، وبعضهم أخذ بظاهر ذلك ، والظاهر كما جزم به الجلال السيوطي وغيره اختصاص السؤال بمن يكون مكلفًا ، بخلاف الأطفال ، والظاهر أيضًا عدم سؤال الملائكة . وأما الجن فجزم الجلال بسؤالهم لتكليفهم وعموم أدلة السؤال لهم . وحكمة السؤال : إظهار ما كتمه العباد في الدنيا من إيمان أو كفر أو طاعة أو عصيان ، فالمؤمنون الطائعون يباهي الله بهم الملائكة ، وغيرهم يفضحون عند الملائكة .

[ ٦١٣ ] قوله: (ثم عذاب القبر ) عطف على قوله « سؤالنا » لمشاركته له في حكمه الآتي وهو الوجوب ، وإنما أضيف إلى القبر لأنه الغالب ، وإلا فكل ميت أراد الله تعذيبه عذب ، قُبِرَ أو لم يقبر ولو صلب أو غرق في بحر أو المشبر أكلته الدواب أو حرق حتى صار رمادًا وذرى في الريح ، ولا يمنع من

ذلك كون الميت تفرقت أجزاؤه ، والمعذب البدن والروح جميعًا باتفاق أهل الحق . وحالف محمد بن جرير الطبري (٢) وعبد الله بن كرام (٣) وطائفة وقالوا : المعذب البدن فقط ، ويخلق الله فيه إدراكًا بحيث يسمع ويعلم ويلتذ ويتألم ويكون للكافر و المنافق وعصاة المؤمنين ، ويدوم على الأولين وينقطع عن بعض عصاة المؤمنين وهو من خفت جرائمهم من العصاة فإنهم يعذبون بحسبها ، وقد يرفع عنهم بدعاء أو صدقة أو غير خلك كما قاله ابن القيم ، وكل من كان لا يسئل في قبره لا يعذب فيه أيضًا .

 <sup>(</sup>۱) وقوله: و « الملازمين لقراءة تبارك الملك ... » فقد جاء في حديث عن عبد الله بن عباس الله أخرجه الترمذي ( ۲۸۹۰ ) وقال: هذا حديث حسن .

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن جرير بن يزيد الطبري ، أبو جعفر الإمام المفسر المؤرخ ، ولد سنة ٢٢٤هـ ، عرض عليه القضاء فأبى من مصنفاته : أخبار الرسل والملوك ، / ويعرف بتاريخ الطبري ، وجامع البيان في تفسير القرآن ، قال ابن الأثير : أبو جعفر أوثق من نقل التاريخ . ( انظر : تذكرة الحفاظ ٣٥١/٢ ) ، الأعلام ٢٩/٦ ) . (٣) هو : أبو عبد الله محمد بن كرام بن عراق السنجري ، إمام الكرامية ، من فرق الابتداع في الإسلام ، توفي سنة ٢٥٥ هـ . ( انظر : الملل والنحل للشهرستاني ١٨٥/١ ، والأعلام ١٤/٧ ) .

[ ٢١٤ ] ومن عذاب القبر : ما أخرجه ابن أبي شيبة وابن ماجه عن أبي سعيد الخدري وله على الكافر في قبره تسعة وتسعين الله على الكافر في قبره تسعة وتسعين الله على الكافر في قبره تسعة وتسعين الله على اله تنينًا تنهشه وتلدغه حتى تقوم الساعة ، لو أن تنينًا منها نفخ على الأرض ما نبتت خضراء» والتنين – بكسر المثناة الفوقية وتشديد النون – وهو أكبر الثعابين ، قيل : وحكمة هذا العدد أنه كفر بأسماء الله الحسني ، وهي تسعة وتسعون ومن عذابه أيضًا ضغطته . وهي التقاء حافتيه ، وورد أن الأرض تضمه حتى تختلف أضلاعه ولا ينجو منها أحد ولو صغيرًا ، سواء كان صالحًا أو طالحًا إلا الأنبياء ، وإلا فاطمة بنت أسد (١) ، وإلا من قرأ سورة الإخلاص في مرضه ، ولو نجا منها أحد لنجا منها سعد بن معاذ الذي اهتز عرش الرحمن لموته (١) .

7 ١١٥٦ قوله: (نعيمه) أي: ونعيم القبر، فهو معطوف على ما تقدم بإسقاط حرف العطف ويكون للمؤمنين ، لما ورد في ذلك من النصوص البالغة مبلغ التواتر ، وإنما أضيف إلى القبر لأنه الغالب ، وإلا فلا يختص بالقبور ولا يختص بمؤمني هذه الأمة ولا بالمكلفين .

الإيمان | ومن نعيمه توسيعه سبعين ذراعًا عرضًا وكذا طولًا . ومنه أيضًا فتح طاقة بنعيم فيه من الجنة ، وامتلاؤه بالريحان ، وجعله روضة من رياض الجنة ، وجعل التقبر القديل - بفتح القاف - فيه فينور له قبره كالقمر ليلة البدر.

[ ٦١٦ ] وقد ورد أن اللَّه تعالى أوحى إلى موسى : « تعلم الخير وعلمه للناس فإني منور لمعلم العلم ومتعلمه قبورهم حتى V يستوحشوا لمكانهم  $V^{(7)}$  .

[ ٦١٧ ] وعن عمر مرفوعًا « من نور في مساجد اللَّه نور اللَّه له في قبره » وكل هذا محمول على حقيقته عند العلماء.

[ ٦١٨ ] قوله : ( واجب ) بسكون الباء للوزن ، وهو خبر قوله « سؤالنا » وما عطف عليه ، فكل واحد من الثلاثة المذكورة واجب سمعًا لأنه أمر ممكن أخبر به الصادق ، وكل ما هو كذلك فهو واجب وهذا ما عليه أهل السنة وجمهور المعتزلة . وأنكرت الملحدة كلًّا من هذه الثلاثة .

<sup>(</sup>١) هي : فاطمة بنت أسد بن هاشم الهاشمية أول هاشمية ولدت خليفة وهي أم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كرم اللَّه وجهه ، وإخوته أسلمت بعد وفاة أبي طالب ، ثم هاجرت إلى المدينة مع أبنائهم ، توفت السنة الخامسة من الهجرة وكفنها النبي ﷺ بقميصه واضطجع في قبرها ، ( انظر : الأعلام ١٣٠/٥ ) . (٢) وأما قراءة سورة الإخلاص في مرض الموت وكونها سببًا للنجاة من ضمة القبر فنرجو اللَّه أن يكون ذلك صحيحًا عند اللَّه وأن يكرمنا بالقرآن كله آمين .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في الزهد ص ٦٨ ، وابن عبد البر في جامع بيان العلم ٧٣/١ عن كعب .

قوله: (كبعث الحشر) أي بعث الناس للحشر، فالإضافة على معنى الإيمان اللام ، والتشبيه في الوجوب والبعث عبارة عن إحياء الموتى وإخراجهم من بالحشر الجراء الأجزاء الأصلية وهي التي من شأنها البقاء من أول

[719]

العمر إلى آخره ، ولو قطعت قبل موته بخلاف التي ليس من شأنها ذلك كالظفر .

[ ٦٢٠ ] والحشر عبارة عن سوقهم جميعًا إلى الموقف ، وهو الموضع الذي يقفون فيه من أرض القدس المبدلة التي لم يعص اللَّه عليها لفصل القضاء بينهم ، ولا فرق في ذلك بين من يجازي وهم الإنس والجن والملك ، وبين من لا يجازي كالبهائم والوحوش على ما ذهب إليه المحققون ، وصححه النووي ، وذهبت طائفة إلى أنه لا يحشر إلا من يجازي ، وهذا ظاهر في الكامل . وأما السقط وهو الذي لم تتم له ستة أشهر ، فإن ألقى بعد نفخ الروح فيه أعيد بروحه ، ويصير عند دخول الجنة كأهلها في الجمال والطول ، وإن ألقى قبل نفخ الروح فيه كان كسائر الأحسام التي لا روح فيها كالحجر ، فيحشر ثم يصير ترابًا . [ ٦٢١ ] وأول من تنشق عنه الأرض نبينا ﷺ فهو أول من يبعث وأول وارد

المحشر، كما أنه أول داخل الجنة، وبعده سيدنا نوح كما ورد، لكن ورد أن بعده علية أبا بكر ، وحمل على أنه بعد الأنبياء .

[ ٦٢٢ ] ومراتب الناس في الحشر متفاوتة ، فمنهم الراكب وهو المتقى ، ومنهم الماشي على رجليه وهو قليل العمل ، ومنهم الماشي على وجهه وهو الكافر .

[ ٦٢٣] | وهذا الحشر المذكور هنا هو أحد أنواع الحشر من حيث هو . ثانيها : أنـــواع مرف الناس من الموقف إلى الجنة أو النار ، وهذان النوعان في الآخرة . الحشر الله : إحراج اليهود من جزيرة العرب إلى الشام وهو المذكور في قوله

تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ مِن دِيَرِهِمْ لِأَوَّلِ ٱلْحَشْرِ ﴾ [الحشر: ٢] رابعها : سوق النار التي تخرج من أرض عدن اليمن للكفار وغيرهم من كل حي قرب قيام الساعة إلى المحشر فتبيت معهم حيث باتوا ، وتقيل معهم حيث قالوا ، فتدور الدنيا كلها وتطير ولها دوى كدوى الرعد القاصف ، وحكمتها الامتحان والاختبار ، فمن علم أنها مرسلة من عند الله وانساق معها سلم منها ، ومن لم يكن كذلك أحرقته وأكلته ، وبعد سوقها لهم إلى المحشر يموتون بالنفخة الأولى بعد مدة ، وهذا النوعان في الدنيا ، فأنواع الحشر أربعة ، وجعلها الشيخ محي الدين كثيرة جدًا ، وعد منها حشر الذرّ يوم ﴿ أَلَسَتُ بِرَتِكُمُّ ﴾ [ الأعراف : ١٧٢ ] وغير ذلك . انظر : اليواقيت للشعراني (١) .

<sup>(</sup>١) اليواقيت والجواهر للإمام الشعراني ص ١٥٩ .

٩٧ - وَقُلْ يُعَادُ الْحِيسُمُ بالتحقيقِ عَنْ عَدَم وقيل عن تَفْريقِ [٦٢٨ - ٦٢٨]

[ ٦٢٤ ] قوله : ( وقل ) أي قولًا نفسيًّا أو عقليًّا كما قاله في كبيره . وقال الشارح : قولًا مطابقًا لاعتقادك اهـ . ويغنى عنه ما تقدم ، فالمراد بالقول هنا : الاعتقاد .

[ ٦٢٥ ] وقوله: (يعاد الجسم) أي يعيده الله تعالى بعينه ، فالجسم الثاني المعاد هو الجسم الأول بعينه لا مثله ، وإلا لزم أن المثاب أو المعذب غير الجسم الذي أطاع أو عصى ، وهو باطل بالإجماع .

[ ٦٢٦] وقوله: (بالتحقيق) متعلق « بقل » أو « بيعاد » فالمعنى على الأول قولًا ملتبسًا بالتحقيق الذي هو إثبات الحكم بالدليل في أشهر إطلاقاته ، ففيه إشارة إلى أن هذا القول عن دليل لا من قبيل الرأي ، والمعنى على الثاني : إعادة ملتبسة بالتحقيق أي إعادة محققة لا مشكوكًا فيها .

[ ٦٢٧ ] وقوله : (عن عدم ) أي بعد عدم ، فه «عن » بمعنى « بعد » وقال الشارح : إعادة ناشئة عن عدم ، لكن لا معنى لكون الإعادة ناشئة عن العدم فيصير الجسم معدومًا بالكلية إلا عجب الذنب ، ثم يعيده الله تعالى كما أوجده أولًا . قال تعالى : ﴿ كُمَّا بَدَأَكُمْ تَمُودُونَ ﴾ [ الأعراف : ٢٩ ] .

[ ٦٢٨] وقوله: (وقيل عن تفريق) أي بعد تفريق، فر عن » بمعنى « بعد » كما تقدم، فعلى القول الأول يذهب الله العين والأثر جميعًا ثم يعيد الجسم كما كان، وعلى القول الثاني يفرق الله أجزاء الجسم بحيث لا يبقى فيه جوهران فردان على الاتصال، والصحيح القول الأول، ولذا قدمه المصنف جازمًا به، وحكى مقابله بصيغة التمريض.

٩٨ - مَحضَينِ لَكِنْ ذَا الحِلافُ خُصًّا بِالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِمْ نُصًّا [ ٦٣٧ - ٦٣٢ ]

[ ٩٢٩] وقوله: (محضين) صفة «عدم، وتفريق» أي عدم محض وتفريق محض، فمعنى محضية العدم: خلوصه من شائبة الوجود لجزء ما، ومعنى محضية التفريق: خلوصه من شائبة الاتصال في أجزائه. ودفع المصنف بذلك توهم أن المراد بالعدم عند القائلين به العدم العرفي الصادق بوجود جزء ما من أجزائه، وأن المراد التفريق عند القائلين به التفريق العرفي الصادق باتصال بعض أجزائه.

[ ٦٣٠] قوله: (لكن ذا الخلاف خصا) بألف الإطلاق، وهذا استدراك على إطلاق الحلاف السابق، وفي التعبير بالتخصيص تسمح، لأن التخصيص من عوارض العموم، والتقييد من عوارض الإطلاق، فالمعنى لكن هذا الحلاف قيد العلماء إطلاقه. [ ٦٣١] وقوله: (بالأنبيا) أي بسبب إخراج الأنبياء منه، فإن الأرض لا تأكل أجسامهم ولا تبلى أبدانهم اتفاقًا فالحلاف في غيرهم وغير من ألحق بهم ممن سيأتي. [ ٦٣٢] وقوله: (ومن عليهم نصا) بألف الإطلاق: أي ومن نص الشارع على أن الأرض لا تأكل أجسامهم كالشهداء، والمراد بهم: كل مقتول على الحق ولو لم يكن الأرض لا تأكل أجسامهم كالشهداء، والمراد بهم: كل مقتول على الحق ولو لم يكن من شهداء المعركة وكالمؤذنين احتسابًا: أي ادخارًا لثواب ذلك عند الله تعالى لا لأجرة، وكالعلماء العاملين، وحملة القرآن الملازمين لتلاوته العاملين بما فيه المعظمين له بضبط لسانهم وطهارتهم وآدابهم، إلى غير ذلك مما نقل عن الشارح فإن المسألة توقيفية.

٩٩ - وَفِي إِعَادَةِ الْعَرَضْ قَوْلان وَرُجْحَتْ إِعَادَةُ الْأَعْيانِ [٦٣٥ - ٦٣٥]

قوله: (وفي إعادة العرض قولان) لما اختلف القائلون بإعادة الجسم في إعادة العرض الذي كان قائمًا به في الدنيا أشار إلى ذلك الاختلاف بقوله: « وفي إعادة العرض قولان » فالقول الأول: هو مذهب الأكثرين وإليه مال إمامنا الأشعري إنه يعاد حين إعادة الجسم ، لا فرق في ذلك بين

العرض الذي يطول بقاؤه كالبياض ، وبين غيره كالصوت . ولا فرق في ذلك أيضًا بين ما هو مقدور للعبد كالضرب ، وبين غيره كالعلم ، ولا يلزم أن تكون إعادته بالتلبس به كما كان في الدنيا ، بل ما كان من الأعراض الملازمة للذات من بياض ونحوه وطول ونحوه ، فإنه يعاد متعلقًا بها وما كان من غير ذلك كضرب وكفر وبقية المعاصي وصلاة وصوم وبقية الطاعات فإنه يعاد مصورًا بصورة جسمية ، لكن الحسنات في صورة حسنة والسيئات في صورة قبيحة ، هذا هو الظاهر ، والتفويض في مثل هذه المواطن أحسن .

[ ٦٣٤ ] فإن قيل : يلزم على ذلك اجتماع المتنافيات كالطول والقصر والكبر والصغر . أجيب بأن إعادة العرض ليست دفعية بل على التدريج حسبما كانت في الدنيا ، لكن يمر عليه جميع الأعراض كلمح البصر ، وربك على كل شيء قدير .

والقول الثاني: امتناع إعادته مطلقًا ، فيوجد الجسم بعرض آخر فإنه لا ينفك عقلًا عن عرض ، وإلى هذا ذهب بعض أصحابنا أيضًا .

[ ٦٣٥ ] قوله: (ورجحت إعادة الأعيان) أي ورجح جماعة من العلماء إعادة الأعراض بأعيانها. أي بأشخاصها وأنفسها فالمراد بالأعيان: الأشخاص والأنفس: أي شخص العرض ونفسه، فيعاد العرض الذي كان في الدنيا لا عرض آخر مغاير له، بل يعاد بعينه.

الـزمــن |

## . . ١ - وَفِي الزَّمَنْ قَوْلانِ والحسَابُ حَق ومَا فِي حَقّ ارْتِيَابُ [ ٦٣٦ - ٦٣٩ ]

[ ٦٣٦] | قوله: ( وفي الزمن قولان ) أي : وفي إعادة الزمن قولان ، أحدهما : وهو الخسلاف الأرجح أنه يعاد جميع أزمنة الأجسام التي مرت عليها في الدنيا لتشهد في إعادة الإنسان وعليه بما وقع فيها من الطاعات والآثام . وثانيهما : امتناع إعادته لاجتماع المتنافيات كالماضي والحال والاستقبال . وأجاب عن ذلك

القائلون بالقول الأول بأن إعادته ليست دفعية بل على التدريج حسبما كانت عليه في الدنيا ، لكن في أسرع وقت .

قوله : ( والحساب حق ) أي ثابت بالكتاب والسنة والإجماع ، ففي [ 777] الإيمان الكتاب ﴿ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ البقرة : ٢٠٢ ] وفي السنة « حاسبوا أنفسكم بالحساب من قبل أن تحاسبوا » (١) . وأجمع المسلمون عليه ، وهو لغة : العدد،

واصطلاحًا توقيف الله الناس على أعمالهم خيرًا كانت أو شرًا ، قولًا كانت أو فعلًا تفصيلًا بعد أخذهم كتبها ، ويكون للمؤمن والكافر إنشا وجنًّا إلا من استثنى منهم ففي الحديث «يدخل الجنة من أمتى سبعون ألفًا ليس عليهم حساب » فقيل : هلا استزدت ربك، فقال: « استزدته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا » فقيل له: هلا استزدت ربك ، فقال : « استزدته فزادني ثلاث حثيات بيده الكريمة (٢) » أو كما ورد ، والثلاث حثيات : ثلاث دفعات من غير عدد ، فهولاء يدخلون الجنة بغير حساب، وإذا كان من المؤمنين من يكون أدني إلى الرحمة فيدخل الجنة من غير حساب، كان من الكافرين من يكون أدني إلى الغضب فيدخل النار من غير حساب، فطائفة تدخل الجنة بلا حساب ، وطائفة تدخل النار بلا حساب ، وطائفة توقف للحساب ، فلا تنافى بين النصوص في مثل ذلك .

[ ٦٣٨ ] وقد اختلف في المراد بتوقيف اللَّه الناس على أعمالهم : فقيل المراد به أن يخلق اللَّه في قلوبهم علومًا ضرورية بمقادير أعمالهم من الثواب والعقاب ، وهذا قول الفخر . وقيل : المراد به أن يوقفهم بين يديه ويؤتيهم كتب أعمالهم فيها سيئاتهم وحسناتهم، فيقول: هذه سيئاتكم وقد تجاوزت عنها، وهذه حسناتكم وقد ضاعفتها لكم ، وهذا القول نقل عن ابن عباس وفيه قصور ؛ لأن الحساب غير قاصر على هذا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ( ٢٤٣٧ ) عن أبي أمامة الباهلي وقال : حسن غريب .

المقدار . وقد ورد أن الكافر ينكر فتشهد جوارحه (١) . وقيل : المراد به أن يكلمهم في شأن أعمالهم وكيفية ما لها من الثواب وما عليها من العقاب فيسمعهم كلامه القديم ، وهذا هو الذي تشهد له الأحاديث الصحيحة ، ولا يشغله تعالى محاسبة أحد عن أحد بل يحاسب الناس جميعًا معًا حتى إن كل أحد يرى أنه المحاسب وحده .

وكيفيته مختلفة: فمنه اليسير ، والعسير ، والسر ، والجهر ، والتوبيخ ، والفصل ، والعدل . وحكمته : إظهار تفاوت المراتب في الكمال ، وفضائح أهل النقص ، ففيه ترغيب في الحسنات وزجر عن السيئات .

[ ٦٣٩ ] قوله : ( وما في حق ارتياب ) أي وليس في وقوع حق شك ، أي لا ينبغي أن يقع فيه ذلك .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٢٩٦٩ ) عن أنس بن مالك .

١٠١ - فَالسَّيعَاتُ عِنْدَهُ بِالمثلِ وَالحَسْنَاتُ ضُوعِفَتْ بِالفَضْلِ [ ٦٤٣ - ٦٤٣ ]

ر ٦٤٠ ] قوله : ( فالسيئات عنده بالمثل ) أي جزاؤها عنده تعالى مقدر بمثلها إن جازاه عليها ، وله أن يعفو إن لم تكن كفرًا ، وإلا خُلّد في النار .

[ 7٤١] والسيئات: جمع سيئة: وهي ما يذم فاعله شرعًا ، صغيرة كانت أو السيئة: كبيرة ، وسميت سيئة ؛ لأن فاعلها يساء عند المقابلة عليها يوم القيامة ، تعريفها والمراد التي عملها العبد حقيقة أو حكمًا بأن طرحت عليه لظلامة الغير

بعد نفاد حسناته فإنه يؤخذ من حسنات الظالم ويعطى للمظلوم ، فإذا نفدت حسنات الظالم طرح عليه من سيئات المظلوم ثم قذف بالظالم في النار .

[ ٦٤٢ ] وقوله : ( والحسنات ضوعفت بالفضل ) أي : ضاعفها اللَّه تعالى بفضله لا وجوبًا عليه .

الحسنة: والحسنات: جمع حسنة: وهي ما يمدح فاعله شرعًا، وسميت حسنة تعريفها لحسن وجه صاحبها عند رؤيتها يوم القيامة. والمراد: الحسنات المقبولة الأصلية المعمولة للعبد، أو ما في حكمها بأن عملها عنه غيره كما إذا تصدق غيرك عنك بصدقة لا المأخوذة في نظير ظلامة، فخرج بالمقبولة: المردودة بنحو رياء فلا ثواب فيها أصلا، وبالأصلية: الحاصلة بالتضعيف فلا تضاعف ثانيا، وبالمعمولة أو ما في حكمها: الحسنة التي هم بها فتكتب واحدة من غير تضعيف، وكذلك من إذا صمم على المعصية ثم تركها فله حسنة من غير مضاعفة.

وبقولنا : « لا المأخوذة في نظير ظلامة » الحسنة التي يأخذها المظلوم من ظالمه فلا تضاعف .

والتضعيف من خصائص هذه الأمة . وأما غيرها من الأمم فكانت حسنتهم بواحدة ، وأقل مراتب التضعيف عشرة ، وقد تضاعف إلى سبعين إلى سبعمائة أو أكثر من غير انتهاء إلى حد تقف عنده ، وتفاوت مراتب التضعيف بحسب ما يقترن بالحسنة من الإخلاص وحسن النية .

[ ٦٤٣] والتضعيف منخصائص الأمــــة المحمدية ١٠٢ – وَبِاجْتنابِ لِلْكَبَائِرْ تُغْفَرُ صَغَائِرٌ وَجَاالوضُويُكَفُرُ ٢٤٤ – ٢٥٧]

[ ٦٤٤ ] قوله: ( وباجتناب للكبائر ) بسكون الراء لأنه رجز ، والمراد باجتناب الكبائر : ما يعم التوبة منها بعد فعلها ، لا ما يخص عدم ارتكابها بالمرة ، بخلاف التلبس بها من غير توبة ، والكبائر : هي الذنوب العظيمة من حيث المؤاخذة بها .

[ ٦٤٥ ] وقوله : ( تغفر صغائر ) أي تكفر الذنوب الصغائر قال تعالى : ﴿ إِن تَجْتَـنِبُوا صَحَبَآبِرُ مَا نُنْهُونَ عَنْـهُ نُكَفِّـرٌ عَنكُمُ سَكِيّــَانِكُمُ ﴾ [ النساء : ٣١ ] أي الصغائر .

[ 727] وقال عَيِّلِيَّةِ: « ما من عبد يؤدي الصلوات الخمس ويصوم رمضان مكفرات ويجتنب الكبائر السبع إلا فتحت له ثمانية أبواب الجنة يوم القيامة حتى المذنوب إنها لتصفق – أي يضرب بعضها بعضًا من خلوها – فلا يدخلها أحد

حتى يدخلها » <sup>(١)</sup> .

[ ٦٤٧ ] والسبع ليست بقيد بل غيرها كذلك ، والمراد بها الموبقات السبع وهي : الشرك بالله ، والسحر ، وقتل النفس بغير حق ، وأكل مال اليتيم ، وأكل الربا ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات .

[ ٦٤٨ ] وفي حديث آخر « الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر » (٢) .

[ ٦٤٩ ] وقد اتفقوا على ترتب التكفير على الاجتناب ثم اختلفوا : هل هو قطعي أو ظني ، فذهب جماعة من الفقهاء والمحدثين والمعتزلة إلى الأول ، وذهب أئمة الكلام إلى الثاني وهو الحق .

[ ٢٥٠] واعلم أن غفر الذنب العفو عنه: أي عدم المؤاخذة به إما بستره عن أعين الملائكة مع بقائه في الصحيفة ، وإما بمحوه من صحف الملائكة . وحكى بعضهم أن الأول هو الصحيح عند المحققين .

[ ٦٥١ ] قوله : ( وجا الوضو ) بالقصر للوزن .

[ ٢٥٢] وقوله: ( يكفر ) أي الصغائر ومراد المصنف أنه جاء في السنة أن الوضوء الوضوء يكفر الذنوب ، ففي الحديث عن عثمان بن عفان قال : سمعت رسول الله عليه يقول : « لا يسبغ أحد الوضوء إلا غفر له ما تقدم من ذنبه وما

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ( ٨/٥) عن أبي سعيد الخدري . (٢) أخرجه مسلم ( ٢٣٣ ) عن أبي هريرة ﷺ .

تأخر » (١) .

[ ٣٥٣] وفي الحديث أيضًا « من توضأ نحو وضوئي هذا ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه - يعني بسوء - غفر له ما تقدم من ذنبه » (٢) وفي رواية « لا يتوضأ رجل مسلم فيحسن الوضوء فيصلي صلاة إلا غفر له ما بينها وبين الصلاة التي تليها » وذكر الصلاة في هذين الحديثين للترغيب في سنة الوضوء ليزيد ثوابه ، وإلا فالتكفير لا يتوقف على الصلاة ، كما أخرجه أحمد مرفوعًا « الوضوء يكفر ما قبله ثم تصير الصلاة نافلة » .

[ ٢٥٤] وأشار المصنف بذلك إلى أنه لا ينحصر تكفير الصغائر في اجتناب الكبائر، بل الوضوء يكفرها أيضًا ، وكذلك الصلوات الحمس ، وكذلك صوم رمضان ، وكذلك الحج المبرور .

[ 707] وهذا كله في الذنوب المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق العتاقة الآدميين فلابد فيها من المقاصة بأن يؤخذ من حسنات الظالم ويعطى الكبرى المظلوم ، فإذا نفدت حسنات الظالم طرح عليه من سيئات المظلوم لكن

قد أحرج البزار عن أنس بن مالك مرفوعًا « من تلا قل هو الله أحد مائة ألف مرة فقد اشترى نفسه من الله ، ونادى مناد من قبل الله تعالى في سماواته وفي أرضه (٤): « ألا إن فلانًا عتيق الله فمن له قبله تباعة فليأخذها من الله على وظاهر ذلك تكفير الكبائر بهذا أيضًا، وهذه هي العتاقة الكبرى .

 <sup>(</sup>١) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٣٧/١ ، والمنذري في الترغيب والترهيب ١٥٣/١ ، وقال الهيثمي :
 رواه البزار ورجاله موثقون والحديث حسن إن شاء الله .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو داود في السنن كتاب الطهارة باب صفة وضوء النبي ﷺ ٢٦/١ رقم ٢٠١ ، والنسائي في السنن الكبرى كتاب الطهارة باب غسل الكفين قبل الوضوء ٨٢/١ رقم ٩١ عن عثمان بن عفان بلفظ « من توضأ مثل وضوئي هذا .. ، الحديث .

<sup>(</sup>٣) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٦٤/٤ – ٦٥ والعجلوني في كشف الخفاء ٢٩٧/١ عن أبي هريرة ﷺ ، رواه الطبراني في الأوسط في إسناده ضعف .

<sup>(</sup>٤) ذكره المرتضى الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٢٩٤/٣ ، بلفظ : « من قرأ قل هو الله أحد ألف مرة فقد =

[ ٢٥٧ ] ومن جملة مكفرات الكبائر : الحج المبرور لحديث « الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة » (١) ومن جملتها أيضا . الجهاد ، فقد ورد أن الغزو في البر يكفرها إلا التبعات ، وفي البحر يكفرها حتى التبعات (١) .

<sup>=</sup> اشترى نفسه من الله » وعزاه للرافعي في تاريخ قزوين ، وذكره أيضًا حديث أنس : « من قرأها ألف مرة لم يمت حتى يرى مكانه من الجنة » .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٧٧٣ ) ، ومسلم ( ١٣٤٩ ) عن أبي هريرة 🐡 .

<sup>(</sup>٢) جاء في الحديث عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص لابن أبي عاصم في الجهاد ( ٢٧٩ ) .

حَقٌّ فَخَفُّفْ يا رَحِيمُ وَاسْعِفِ ٢٥٨] - ٦٦٤ -١٠٣ – وَاليومُ الاخِرُ ثُم هَوْلَ الموقِفِ

الآخسر

[ ٦٥٨ ] قوله : ( واليوم الآخر ) بدرج الهمزة وتسكين الراء ، و« اليوم » مبتدأ ، الإيمان و « الآخر » صفته و « حق » حبره . واليوم الآخر : هو يوم القيامة ، وأوله باليوم من وقت الحشر إلى مالا يتناهى على الصحيح . وقيل : إلى أن يدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار ، وسمى باليوم الآخر ، لأنه آخر أيام الدنيا ،

بمعنى أنه متصل بآخر أيام الدنيا ، لأنه ليس منها حتى يكون آخرها ، وسمى بيوم القيامة لقيام الناس فيه من قبورهم وقيامهم بين يدي خالقهم وقيام الحجة لهم وعليهم ، وله نحو ثلاثمائة اسم .

[ ٢٥٩ ] وقوله : (ثم هول الموقف ) أي : الهول الحاصل في الموقف ، فهو من إضافة الشيء إلى مكانه ، والمراد بهول الموقف : ما ينال الناس فيه من الشدائد لطول الوقوف . قيل : ألف سنة كما في آية السجدة ، وقيل : خمسين ألف سنة ، كما في آية ﴿ سَأَلَ ﴾ 7 المعارج: ١٦ ولا تنافي لأن العدد لا مفهوم له و هو مختلف باختلاف أحوال الناس، فيطول على الكفار، ويتوسط على الفساق، ويخفف على الطائعين حتى يكون كصلاة ركعتين ، وكإلجام الناس بالعرق الذي هو أنتن من الجيفة حتى يبلغ آذانهم ويذهب في الأرض سبعين ذراعًا والناس يكونون فيه على قدر أعمالهم .

[ ٦٦٠ ] ففي حديث مسلم « تدنو الشمس يوم القيامة من الخلق حتى تكون منهم كمقدار ميل ، فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق : فمنهم من يكون إلى كعبيه ، ومنهم من يكون إلى ركبتيه ، ومنهم من يكون إلى حقويه ، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا ، وأشار عليه الصلاة والسلام إلى فيه ، (١) وفسر الميل بمرود المكحلة ، وبالمساحة المخصوصة .

[ ٦٦١ ] قال سليم بن عامر (٧) فوالله ما أدري ما يعنى بالميل: أمسافة الأرض أو الميل الذي يكتحل به ، والأول أق ب . وحقويه : تثنية حقو ، وهو الكشح الذي بين الخاصرة إلى الضلع الخلف ، وكسؤال الملائكة لهم عن أعمالهم وتفريطهم فيها. قال تعالى : ﴿ وَقِفُومُرُ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾ [ الصافات : ٢٤] وكشهادة الألسنة والأيدي والأرجل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صديحه كتاب الجنة وصفة نعيمها ٢١٩٦/٤ حديث رقم ٢٨٦٤/٦٢ بلفظ : و تدني الشمس يوم القيامة ، الحديث عن المقداد بن الأسود .

<sup>(</sup>٢) هو : سليم بن عامر الخبائري أبو يحيى الحمصي ، تابعي مشهور قيل : إنه أدرك النبي ﷺ وكان ثقة وَقَيْلُ: تَوْفِي سَنَةً ٣٠ هـ ، وقيلُ : غيرها . (انظر : الإصابة ١٨٥/٣ ) .

والسمع والبصر والجلد والأرض والليل والنهار والحفظة الكرام ، ولا ينال شيء مما ذكر الأنبياء والأولياء ولا سائر الصلحاء لقوله تعالى : ﴿ لَا يَخْزُنُّهُمُ ٱلْفَنَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ ﴾ رِ الأنبياء : ٢٠٠٣ فهم آمنون من عذاب الله ، لكنهم يخافون ربهم خوف إجلال وإعظام .

7 ٦٦٢ ] قوله : (حق ) أي ثابت لا محالة ، فيجب الإيمان به لوروده في الكتاب والسنة وإجماع المسلمين عليه ، وكذا يجب الإيمان بعلاماته المتواترة .

[ 777]

[ 771]

ما يخفف

هـــول

فمن علاماته الصغرى ما قد وقع ومنها ما لم يقع ، وعلاماته الكبرى عشرة ، أولها : ظهور المهدي . ثم خروج الدجال . ثم نزول عيسى ابن علامات مريم . ثم خروج يأجوج ومأجوج . وخروج الدابة التي تكتب بين عيني الساعة الكبرى المؤمن مؤمنًا فيضيء وجهه ، وبين عيني الكافر كافرًا فيسودٌ وجهه.

وطلوع الشمس من مغربها . وظهور الدخان يمكث في الأرض أربعين يومًا يخرج من أنف الكافر وعينيه وأذنيه ودبره حتى يصير كالسكران ، ويصيب المؤمن منه كهيئة الزكام . وخراب الكعبة على أيدي الحبشة بعد موت عيسى . ورفع القرآن من المصاحف والصدور . ورجوع أهل الأرض كلهم كفارًا .

وقوله : ( فخفف يا رحيم واسعف ) بوصل الهمزة للضرورة فإنها همزة قطع : أي فخفف يا رحيم هَوْلَه وأعنا عليه . ومن أسباب تخفيفه والإعانة عليه : قضاء الحوائج للمسلمين وتفريج الكرب عنهم، وإشباغ القيامة | الجائع ، وإيواء ابن السبيل . ١٠٤ - وَوَاجِبٌ أَخْذُ العِبَادِ الصُّحُفَا ﴿ كَمَا مِنَ القُرْآنِ نَصًّا عُرِفًا مِ ٦٦٥ - ٦٦٩ مِ

أخذ العباد للصحيف

[ ٦٦٥] | قوله: ( وواجب أخذ العباد الصحفا) « واجب » حبر مقدم و « أخذ العباد » مبتدأ مؤخر ، والأصل : وأخذ العباد الصحفا واجب : أي سمعا لوروده كتابًا وسنة ، ولانعقاد الإجماع عليه ، فيجب الإيمان به ، ومن

أنكره كفر، والمراد من الصحف: الكتب التي كتبت فيها الملائكة ما فعله العباد في الدنيا .

[ ٦٦٦ ] والأحاديث صريحة الظواهر في أن كل مكلف له صحيفة واحدة يوم القيامة مع أنها كانت متعددة في الدنيا كما يدل عليه حديث «ما من مؤمن إلا وله كل يوم صحيفة ، فإذا طويت وليس فيها استغفار طويت وهي سوداء مظلمة ، وإذا طويت وفيها استغفار طويت ولها نور يتلألأ » (١) وقد اختلف فقيل : توصل صحف الأيام والليالي ، وقيل : ينسخ ما في جميعها في صحيفة واحدة .

[ ٦٦٧ ] فإن قيل: إذا كان كل مكلف له صحيفة واحدة يوم القيامة ، فلم جمعها المصنف ؟ أجيب بأنه جمعها في مقابلة جمع العباد ، فهو من مقابلة الجمع بالجمع ، فتقسم الآحاد على الآحاد ، وظواهر الآيات والأحاديث شاهدة بعمومه لجميع الأمم ، نعم الأنبياء لا يأخذون صحفًا ، وكذا الملائكة لعصمتهم ، ومن يدخل الجنة بغير حساب ورئيسهم أبو بكر الصديق رضي اللَّه تعالى عنه ، ولم يذكر المصنف من يدفع الصحف للعباد ، وقد ورد أن الريح تطيرها (٢) من خزانة تحت العرش فلا تخطئ صحيفة عنق صاحبها ، وورد أيضا أن كل أحد يدعى فيعطى كتابه ، فحصل التعارض بين الروايتين ، ومُجمع بينهما بأن الريح تطيرها أولًا من الخزانة فتتعلق كل صحيفة بعنق صاحبها ، ثم تناديهم الملائكة فتأخذها من أعناقهم وتعطيها لهم في أيديهم ، فالمؤمن المطيع يأخذ كتابه ييمينه ، والكافر يأخذه بشماله من وراء ظهره . وأما المؤمن الفاسق فجزم الماوردي (٣) بأنه يأخذه بيمينه . قال : وهو المشهور ، ثم حكى قولًا بالوقف . قال : ولا قائل إنه يأخذه

<sup>(</sup>١) لم نجده والله أعلم .

 <sup>(</sup>٢) جاء عن أنس بن مالك عن النبي ﷺ قال : «الكتب كلها تحت العرش فإذا كان الموقف بعث الله ريحًا فتطيرها بالأيمان والشمائل أول خط فيها » اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيبا « أخرجه الإمام الترمذي ، قاله السيوطي في البدور السافرة في أحوال الآخرة ص ١٠٨ .

<sup>(</sup>٣) هو : علي بن محمد بن حبيب أبو الحسن الماوردي . من كبار فقهاء الشافعية ، أقضى قضاة عصره من العلماء الباحثين توفي سنة ٥٠٠هـ . من مصنفاته : أدب الدنيا والدين ، الأحكام السلطانية ، والحاوي في فقه الشافعية . ( انظر : الأعلام ٣٢٧/٤) .

وأول من يأخذه بشماله أخوه الأسود بن عبد الأسد لأنه أول من بادر النبي رَبِيَّ بالحرب يوم بدر . وقد روي أنه يمد يده ليأخذه بيمينه فيجذبه ملك فيخلع يده ، فيأخذه بشماله من راء ظهره .

[ ١٦٦٨ ] قوله : (كما من القرآن نصًّا عُرِفًا ) أي كالأخذ الذي عرف من القرآن حال كونه منصوصًا ، فـ « نصا » بمعنى منصوصًا ، حال من ضمير « عرفا » المبني للمفعول ، وهو صلة الموصول ، و « من القرآن » متعلق به قدم عليه لاستقامة الوزن ، وذلك كقوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنَ أُونِ كِنَبُهُ بِيَمِيدِهِ فَيْقُولُ كَانِيبةٌ ۞ إِنّ ظَنتُ أَنِ مُلَيْ حِسَايِيةٌ ﴾ [ الحاقة : ٢٠ - ٢٠ ] ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونِ كِنَبُهُ بِيمِمَالِهِ فَيْقُولُ يَلْتَننِي لَرُ أُونَ كِنَبِيةٌ ۞ وَلَرُ أَدْرِ مَا حِسَايِيةٌ ۞ بَلْتَهَمَا كَانَتِ القَاضِية ﴾ [ الحاقة : ٢٥ - ٢٧ ] فيقول الأول لأهل المحشر فرحًا حَسَايِة ۞ يَلْتَهُمَا كَانَتِ القَاضِية ﴾ [ الحاقة : ٢٥ - ٢٧ ] فيقول الأول لأهل المحشر فرحًا ﴿ مَانَتُهُ ﴾ [ الحاقة : ٢٩ ] أي خلوا ، فهو اسم فعل لجماعة الذكور ﴿ أَثَرَبُوا كِنبِية ۞ إِلَى مَلْتَنْ كَانِيبَ هُ ﴾ [ الحاقة : ٢٠ ] ويقول الثاني لما يرى من سوء عاقبته : ﴿ يَلْتَنبَي لَرُ أُونَ كِنبِية ۞ وَلَرُ أَدْرٍ مَا حِسَايِية ۞ وَلَرُ أَدْرٍ مَا حِسَايِية ۞ يَلْتَبُمُ كَانبُ القاضِية ﴾ أي الثاني لما يرى من سوء عاقبته : ﴿ يَلْتَنبَي لَرُ أُونَ كِنبَيْهُ ۞ وَلَرُ أَدْرٍ مَا حِسَايِية ۞ وَلَمُ أَدْرٍ مَا حِسَايِية ۞ وَلَمُ أُونَ كَنبَيْهُ وَلَمُ أَدْرٍ مَا حِسَايِة ۞ وَلَمُ أَدْرٍ مَا حِسَايِية ۞ وَلَمُ أُونَ كَنبَهُ مِيسِيدٍ ﴿ وَلَمُ الْمَالِي عَلْمَ عَلَى الْمَالِي وَلَمُ اللهِ عَلَى الْمَالُولُ وَلَولُهُ تَعْلَى الْمَلْوَلُ وَلَمُ مَنْ أُونَ كَنبُهُ وَلِي وَلَمُ اللهُ وَلَمُ مَنْ أُونَ كَنبُهُ وَلَولُهُ مَالُولُ وَلَولُهُ عَلَى القبائِه وَلَولُهُ وَلَمُ اللهُ وعليه ، ويقرأ كل واحد كتابه ولو كان أميًا ، لكن من الآخذين من لم يقرأ كتابه ذهولًا ودهشة لاشتماله على القبائح .

[ ٦٦٩ ] والمؤمن يأتيه كتابه أبيض بكتابة بيضاء ويأخذه بيمينه فيقرأه فيبيض وجهه ، والكافر يأتيه كتابه أسود بكتابة سوداء فيقرأه فيسود وجهه كما ذكره المصنف في كبيره ، والذي ذكره الشيخ عبد السلام أن أول سطر من صحيفة المؤمن أبيض فإذا قرأه ابيض وجهه والكافر بضد ذلك . اه. .

ويمكن ترجيع كلامه لكلام والده بأن يقال : لا مفهوم لقوله أول سطر ، بل مثله الباقى فتأمل .

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن أسد بن هلال يكنى أبا سلمة ، و هو ابن عمة الرسول علي وأخوه من الرضاعة ، أسلم بعد عشرة أنفس وهو أول من هاجر من قريش إلى المدينة توفي سنة ٢ هـ بعد وقعة بدر و قيل : بعد وقعة أحد (انظر : أسد الغابة ٤١٤/٣ ) .

١٠٥ - وَمِثْلُ هَذَا الوَرْنُ وَالْمِيزَانُ فَتُوزَنُ الكُتْبُ أَوِ الأَعِيانُ [ ٦٧٠ - ٦٧٣ ]

[ ٦٧٠] وقوله: ( مثل هذا الوزن والميزان ) أي: ومثل أخذ العباد الصحف في الإيـمان الوجوب السمعي: وزن أفعال العباد والميزان وهو ميزان واحد على بالميزان الراجح له قصبة وعمود وكفتان كل واحدة منهما أوسع من طباق السماء

والأرض، وجبريل آخذ بعموده ناظر إلى لسانه وميكائيل أمين عليه، ومحله بعد الحساب وقيل: لكل عامل موازين يوزن بكل منها صنف من عمله ويدل على الوزن قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ ﴿ وَٱلْوَزِنُ يَوْمَ الْمَوْنِينَ ٱلْمَسْطَ لِوَ وَالْمَدِنَ ﴾ [ الأعراف: ٨] وعلى الميزان قوله تعالى: ﴿ وَنَصَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْمِسْطَ لِيُومِ ٱلْقِينَ مَوْزِينَهُ وَالْمَاعِ : ﴿ وَمَلَ مَشَلَتَ مَوْزِينَهُ وَأَوْلَتِيكَ هُمُ اللّه الله وَمَن خَقَت مَوْزِينَهُ وَأَوْلَتِكَ ٱللّذِينَ خَسِرُوا ٱلْفَسُهُم ﴾ [ الأعراف: ٨] وحفة الموزون وثقله على صورته في الدنيا، وقيل على عكس صورته في الدنيا، فالثقيل يصعد إلى أعلى ، والحفيف ينزل إلى أسفل ، لقوله تعالى : ﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرَفَعُهُم ﴾ [ فاطر: ١٠] والجمع فيما ذكر للتعظيم ، على المشهور من أنه ميزان واحد لجميع الأمم ولجميع الأعمال ، وقد بلغت أحاديثه مبلغ التواتر ، فيجب الإيمان به ونمسك عن تعيين ولجمع الأعمال ، وقد بلغت أحاديثه مبلغ التواتر ، فيجب الإيمان به ونمسك عن تعيين الجنة بغير حساب فإنه فرع عن الحساب ، ولا مانع من وزن سيئات الكفار ليجازوا عليها بالعقاب فقوله تعالى : ﴿ وَلَلْ مَنْ وَنَ سيئات الكفار ليجازوا عليها بالعقاب فقوله تعالى : ﴿ وَلَا مَنْ عَن المناه لا نقيم لهم بالعقاب فقوله تعالى : ﴿ وَلَا الْفَعَا . والمَانَعُ من وزن سيئات الكفار ليجازوا عليها بالعقاب فقوله تعالى : ﴿ وَلَا الْفَعَا . والمَاهُ وَزَنَا فَهُ الْمَاعُ من وزن المَهُ وَزَنَا الْفَعَا .

[ ٢٧١] فإن قيل: وزن أعمال المؤمنين وجهه ظاهر ؛ إذ لهم من الحسنات ما يقابل السيئات ، وأما الكفار فليس لهم حسنات حتى تقابل بها سيئاتهم أجيب بأنه يكون منهم صلة الرحم ومواساة الناس وعتق المماليك ونحوها من الأعمال التي لا تتوقف صحتها على نية فتجعل هذه الأمور إن صدرت منهم في مقابلة سيئاتهم غير الكفر ، أما هو فلا فائدة في وزنه ، لأن عذابه دائم ، وفي كلام القرطبي ما يصرح بوزنه حيث قال: فتجمع له هذه الأمور وتوضع في ميزانه يعني الكافر فيرجح الكفر بها .

[ ۲۷۲ ] قوله: ( فتوزن الكتب أو الأعيان ) أشار بذلك إلى اختلاف العلماء في الموزون فذهب جمهور المفسرين إلى أن الموزون الكتب التي اشتملت على أعمال العباد بناء على أن الحسنات مميزة بكتاب والسيئات بآخر ، ويشهد له حديث البطاقة (١) بكسر

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٢٦٣٩ ) عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص وقال : حسن غريب .

الموحدة وهي: ورقة صغيرة. وحديثها: ما روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن رسول الله بهلية أنه قال: إن الله يستخلص رجلًا من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة فَيُنْشَر عليه تسعة وتسعون سجلًا كل سجل منها مد البصر ثم يقول: أتنكر من هذا شيئًا، أظلمك كتبتي الجافظون، فيقول: لا يا رب، فيقول: ألك عدر؟ فيقول: لا يا رب، ألك حسنة ؟ فيقول: لا يا رب. فيقول: بلى إن لك عندنا لحسنة وإنه لا يا رب، ألك حسنة ؟ فيقول: لا يا رب. فيقول: بلى إن لك عندنا لحسنة وإنه لا ظلم عليك ؛ فتخرج له بطاقة كالأنملة فيها « أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله » فيقول: يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات، فيقال: إنك لا تظلم فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، ولا ينقل مع اسم الله شيء اه.

وهذا ليس لكل عبد بل لعبد أراد الله به خيرًا .

[ ٣٧٣ ] وذهب بعضهم إلى أن الموزون أعيان الأعمال ، فتصور الأعمال الصالحة بصورة حسنة نورانية ، ثم تطرح في كفة النور وهي اليمنى المعدة للحسنات فتثقل بفضل الله سبحانه وتعالى ، وتصور الأعمال السيئة بصورة قبيحة ظلمانية ثم تطرح في كفة الظلمة وهي الشمال المعدة للسيئات فتخف ، وهذا في المؤمن . وأما الكافر فتخف حسناته وتثقل سيئاته بعدل الله سبحانه وتعالى ، ولا يرد أن في ذلك قلب الحقائق ، وهو ممتنع ؛ لأن امتناع قلب الحقائق مختص بأقسام الحكم العقلي ، فلا ينقلب الواجب جائزًا مثلاً . وأما انقلاب المعنى جرمًا فلا يمتنع . وقيل : يخلق الله أجسامًا على عدد تلك الأعمال من غير قلب لها ، وقيل : و قد يوزن الشخص نفسه لحديث ابن مسعود : رجله في الميزان أثقل من جبل أحد (١) وفائدة الوزن : جعله علامة لأهل السعادة والشقاوة ، وتعريف العباد مالهم ، وما عليهم من الخير والشر ، وإقامة الحجة عليهم (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ( ٢١/١ ) والطبراني ( ٨٤٥٢ )

<sup>(</sup>٢) قال أبو الحسن الأشعري: أجمعوا على أن الله ينصب الموازين لوزن أعمال العباد، فمن ثقلت موازينه أقلح، ومن خفت موازينه خاب وخسر، وأن كفة السيئات تهوى إلى جهنم، وأن كفة الحسنات تهوى عند زيادتها إلى الجنة.

وأن الخلق يؤتون يوم القيامة بصحائف فيها أعمالهم ، فمن أوتي كتابه بيمينه حوسب حسابًا يسيرًا ، ومن أوتي كتابه بشماله فأولئك يصلون سعيرًا . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ١٦١ ، ١٦٢ ) .

١٠٦ - كَذَا الصِّرَاطُ فَالْعِبَادُ مُحْتَلِفْ مُرْورُهُمْ فَسَالِمْ وَمُثْتَلِفْ [ ٢٧٨ - ٢٧٨]

[ ٦٧٤] | قوله: (كذا الصراط) كذا: خبر مقدم، والصراط: مبتدأ مؤخر: أي تعريف الصراط مثل المذكور من أخذ العباد الصحف والوزن والميزان في الوجوب الصراط السمعي ، وهو بالصاد أو بالسين أو بالزاي المحضة أو بالإشمام ، وقرئ في

السبع بما عدا الزاي المحضة ومعناه لغة : الطريق الصحيح مأخوذ من صرطه يصرطه إذا ابتلعه ؛ لأنه يبتلع المارة . وشرعًا : جسر ممدود على متن جهنم يرده الأولون والأخرون حتى الكفار (١) ، خلافًا للحليمي حيث ذهب إلى أنهم لا يمرون عليه ، ولعله أراد الطائفة التي ترمي في جهنم من الموقف بلا صراط ، وشمل ما ذكر : النبيين والصديقين ومن يدخل الجنة بغير حساب ، وكلهم ساكتون إلا الأنبياء فيقولون : اللَّهم سلم سلم كما في الصحيح (٢) . وبعض الروايات : إنه أدق من الشعرة وأحد من السيف وهو المشهور ، ونازع في ذلك العز بن عبد السلام والشيخ القرافي وغيرهما كالبدر (١) والزركشي (٤) قالوا: وعلى فرض صحة ذلك فهو محمول على غير ظاهره بأن يؤول بأنه كناية عن شدة المشقة ، وحينئذ فلا ينافي ما ورد من الأحاديث الدالة على قيام الملائكة على جنبيه وكون الكلاليب فيه ، زاد القرافي : والصحيح أنه عريض وفيه طريقان يمني ويسرى ، فأهل السعادة يسلك بهم ذات اليمين وأهل الشقاوة يسلك بهم ذات الشمال ، وفيه طاقات كل طاقة تنفذ إلى طبقة من طبقات جهنم .

[ ٦٧٥ ] وقال بعضهم: إنه يدق ويتسع بحسب ضيق النور وانتشاره ، فعرض صراط كل واحد بقدر انتشار نوره ، فإن نور كل إنسان لا يتعداه إلى غيره ، فلا يمشي أحد في نور أحد ، ومن هنا كان دقيقًا في حق قوم وعريضًا في حق آخرين ، وطوله ثلاثة آلاف سنة :

<sup>(</sup>١) أجمعوا على أن الصراط جسر ممدود على جهنم يجوز عليه العباد بقدر أعمالهم ، وأنهم يتفاوتون في السرعة والإبطاء على قدر ذلك . انظر : رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب ( ١٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) البخاري ( ٨٠٦ ) ، ومسلم ( ١٨٢ ) من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) هو : محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الكناني الحموي الشافعي ، أبو عبد الله بدر الدين ، من كبار فقهاء الشافعية تولى القضاء بمصر والشام ، محدث مشارك في كافة العلوم وله تصانيف منها : المنهل الروي في الحديث النبوي ، وتذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم توفي سنة ٧٣٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٥/٧٩٧ - ٢٩٨ ).

<sup>(</sup>٤) هو : محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي ، أبو عبد الله بدر الدين عالم بفقه الشافعية والأصول توفي سنة ٧٩٤ ، له تصانيف أهمها : البحر المحيط ، عقود الجمان ( انظر : الأعلام ٢٠/٦ ) .

ألف صعود ، وألف هبوط ، وألف استواء . وفي كلام الشيخ الأكبر ما يفيد عدم التعويل على ظاهر هذه الآلاف ، مع أن مآله الامتداد للعلو حتى يوصل للجنة فإنها عالية جدًّا .

[ ٦٧٦] وأفاد الشعراني أنه لا يوصل لها حقيقية ، بل يوصل لمرجها الذي فيه الدرج الموصل لها . قال : يوضع لهم هناك مائدة . قال : ويقوم أحدهم فيتناول مما تدلى هناك من ثمار الجنة .

وقد ورد به الكتاب: قال تعالى: ﴿ فَأَسْتَبَقُواْ ٱلصِّرَطَ ﴾ [ يس: ٦٦] والسنة: قال: «يضرب الصراط بين ظهراني جهنم فأكون أنا وأمتي أول من يجوزه » (۱) واتفقت الكلمة عليه في الجملة أي: بقطع النظر عن إبقائه على ظاهره كما هو مذهب أهل السنة، وصرفه عنه كما هو مذهب كثير من المعتزلة، فإنهم ذهبوا إلى أن المراد به طريق الجنة وطريق النار. وقيل: المراد به الأدلة الواضحة، وجبريل في أوله وميكائيل في وسطه يسألان الناس عن عمرهم فيما أفنوه وعن شبابهم فيما أبلوه وعن علمهم ماذا عملوا به، وفي حافتيه كلاليب معلقة مأمورة تأخذ من أمرت به.

[ ٦٧٧ ] قوله : ( فالعباد مختلف مرورهم ) أي : إذا علمت أن الصراط واجب ، مرور العباد العباد متفاوت مرورهم عليه في سرعة النجاة وعدمها فليسوا في على الصراط المرور عليه على حد سواء .

[ ٣٧٨] وقوله: (فسالم ومنتلف) أي: فمنهم فريق سالم من الوقوع في نار جهنم، ومنهم فريق منتلف بالوقوع فيها، إما على الدوام والتأبيد كالكفار والمنافقين، وإما إلى مدة يريدها الله تعالى، ثم ينجو كبعض عصاة المؤمنين ممن قضى الله عليهم بالعذاب، والفريق الأول هم السالمون من السيئات وأهل رجحان الأعمال الصالحة ممن خصهم الله بسابقة الحسنى وهؤلاء يجوزون كطرف العين، وبعدهم الذين يجوزون كالبرق الخاطف، وبعدهم الذين يجوزون كالريح العاصف، وبعدهم الذين يجوزون سعيًا كالطير، وبعدهم الذين يجوزون حبوًا، وتفاوتهم في المرور بحسب تفاوتهم في الإعراض عن حرمات الله تعالى، فمن كان منهم أسرع إعراضًا عما حرم الله كان أسرع مرورًا في ذلك اليوم. والحكمة في مرورهم على الصراط ظهور النجاة من النار، وأن يتحسر الكفار بفوز المؤمنين بعد اشتراكهم في المرور.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

وَالْكَاتِبُونَ اللَّوْئُ كُلٌّ حِكَمُ [٧٧٩ - ٦٨٤ ] ١٠٧ – وَالْعَوْشُ وَالْكُوْسِيُّ ثُمَّ الْقَلَمُ

[ ٦٧٩ ] | قوله : ( والعرش ) وهو جسم عظيم نوراني علوي قيل : من نور وقيل : الإيمان من زبرجدة خضراء . وقيل : من ياقوتة حمراء ، والأولى الإمساك عن بالعرش القطع بتعيين حقيقته لعدم العلم بها ، والتحقيق أنه ليس كرويًّا بل هو قبة

فوق العالم ذات أعمدة أربعة تحمله الملائكة ؛ في الدنيا أربعة ، وفي الآخرة ثمان لزيادة الجلال والعظمة في الآخرة ، رؤوسهم عند العرش في السماء السابعة ، وأقدامهم في الأرض السفلي ، وقرونهم كقرون الوعل أي : البقر الوحشي ، ما بين أصل قرن أحدهم إلى منتهاه خمسمائة عام ، و قيل : إنه كروي محيط بجميع الأجسام ، وهذا خلاف التحقيق .

قوله: ( والكرسي ) معطوف على العرش ، وهو جسم عظيم نوراني تحت العرش ملتصق به فوق السماء السابعة بينه وبينها مسيرة خمسمائة عام كما نقل عن ابن عباس ، والأولى أن تمسك عن الجزم بتعيين حقيقته لعدم العلم بها وهو غير العرش خلافًا للحسن البصري .

> [ 1 1 1 1 الإيسمان بالقلم |

| [ ٦٨٠]

الإيسمان |

بالكرسي

وقوله: ( ثم القلم ) معطوف على الكرسي وهو جسم عظيم نوراني خلقه الله وأمره بكتب ما كان وما يكون إلى يوم القيامة . قيل : هو من اليراع وَهُو الْقُصِبِ ، وَالْأُولَى أَنْ نَمْسَكُ عَنِ الْجَرْمُ بِتَعِينَ حَقَيْقَتُهُ .

الإيسان

[ ٦٨٢] | وقوله: ( والكاتبون ) معطوف على القلم ، وأقسامهم ثلاثة : الكاتبون على العباد أعمالهم في الدنيا ، والكاتبون من اللوح المحفوظ ما في صحف بالكاتبون الملائكة الموكلين بالتصرف في العالم كل عام ، والكاتبون من صحف

الملائكة كتابًا يوضع تحت العرش .

قوله : ( اللوح ) معطوف على ما قبله بتقدير حرف العطف ، فهو مرفوع [ ٦%٣ ] وليس معمولًا للكاتبين كما قد يتوهم ، لأن الملائكة لم تكتب فيه ، بل الإيمان | القلم يكتب فيه بمجرد القدرة وهو جسم نوراني كتب فيه القلم بإذن الله باللوح |

ما كان وما يكون إلى يوم القيامة ، وهو يكتب فيه الآن على التحقيق من أنه يقبل المحو والتغيير ، ونمسك عن الجزم بحقيقته ، وفي بعض الآثار » إن للَّه لوحًا أحد وجهيه ياقوتة حمراء والوجه الثاني زمردة خضراء » (١) كما في شرح المصنف.

<sup>(</sup>١) أورده ابن الجوزي في الموضوعات .

[ ٦٨٤ ] وقوله: (كل حكم) أي: كل من هذه المذكورات ذو حكم، فكل واحد منها لحبِكم يعلمها الله سبحانه وتعالى وإن قصرت عقولنا عن الوقوف عليها، وبعضهم لم يلتزم الحكمة، لأن الله تعالى يتصرف بما يشاء ﴿ لَا يُشْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [الأنبياء: ٢٣] والحكمة هي الأمر الصائب، وهو سر الفعل وفائدته المترتبة عليه.

١٠٨ - لا لاحتياج وبها الإيمانُ يَجِبْ عَلَيْكَ أَيُهَا الإِنْسَانُ [ ١٨٥ - ١٨٦ ]
 ١٠٩ - وَالنَّالُ حَقَّ أُوجِدَتْ كَالْجَنَّه فَلاَ تَمِلْ لِجَاحِدِ ذي جِنَّهُ [ ١٨٧ - ١٩٣ ]

[ ٦٨٥ ] قوله : ( لا لاحتياج ) أي : كل مخلوق لا لاحتياجه تعالى إلى شيء منها ، فلم يخلق العرش للاتقاء ، ولا الكرسي للجلوس ، ولا القلم لاستحضار ما غاب عن علمه تعالى ، ولا الكاتبين ولا اللوح لضبط ما يخاف نسيانه .

[ ٦٨٦ ] وقوله: (وبها الإيمان يجب عليك أيها الإنسان) أي: بهذه المذكورات كغيرها من كل ما ثبت بصحيح الأحاديث كالحجب والأنوار، والتصديق يجب عليك أيها الإنسان المكلف، فيجب الإيمان بوجودها شرعًا حسبما علم، تفصيلًا أو إجمالًا، وغاية الأمر أن الإيمان بها تعبدي.

[ ٦٨٧ ] قوله: (والنارحق أوجدت كالجنة) أي: والنار التي هي دار العذاب الإيمان ثابتة بالكتاب والسنة واتفاق علماء الأمة، أوجدها الله فيما مضى، كالجنة التي هي دار الثواب في كونها حقًّا وأنها أوجدت فيما مضى، والسنار ورد المصنف بحقيقتهما على منكرهما بالمرة كالفلاسفة، وبإيجادهما فيما

مضى على منكر وجودهما فيما مضى ، وأنهما إنما يوجدان يوم القيامة كأبي هاشم وعبد الجبار المعتزلين ، ويدل لنا قصة آدم وحواء على على ما جاء به القرآن والسنة وانعقد عليه الإجماع قبل ظهور المخالف ، فلذلك يدل على ثبوت الجنة ، ولا قائل بثبوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن تأويلها من غير ضرورة إلحاد في الدين ، كما قيل : آدم كان رجلًا في جنة أي : بستان له ، على ربوة أي : محل مرتفع ، فعصى ربه فأنزله لبطن الوادى ، ولم يرد نص صريح في تعيين مكان الجنة والنار كما في شرح المقاصد ، والأكثرون على أن الجنة فوق السموات السبع وتحت العرش ، وأن النار تحت الأرضين السبع ، والحق تفويض علم ذلك إلى اللطيف الخبير كما في شرح المصنف .

[ ٦٨٨ ] وطبقات النار السبع: أعلاها جهنم وهي لمن يعذب على قدر ذنبه من طبقات المؤمنين ، وتصير خرابًا بخروجهم منها ، وتحتها لظى وهي لليهود ، ثم السناد الحطمة وهي للنصارى ، ثم السعير وهي للصابئين وهم فرقة من اليهود ،

ثم سقر وهي للمجوس ، ثم الجحيم وهي لعبدة الأصنام ، ثم الهاوية وهي للمنافقين . [ ٦٨٩ ] وذكر ابن العربي أن هذه النار التي في الدنيا ما أخرجها الله إلى الناس من جهنم حتى غمست في البحر مرتين ، ولولا ذلك لم ينتفع بها أحد من حرها وكفى بها زاجرًا ، وبعد أخذ نار الدنيا منها أوقد عليها ألف سنة حتى ابيضت ، ثم ألف سنة حتى احمرت ، ثم ألف سنة حتى اسودت ، فهي سوداء مظلمة ، وحرها هواء محرق ولا جمر لها سوى بني آدم والأحجار المتخذة آلهة من دون الله قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [ التحريم : ٦ ] .

[ ، ٦٩ ] واختلف في الجنة هل هي سبع جنات متجاورة أفضلها وأوسطها الفردوس وهي أعلاها والمجاورة لا تنافي العلو وفوقها عرش الرحمن ، ومنها تتفجر أنهار الجنة ، ويليها في الأفضلية جنة عدن ، ثم جنة الخلد ، ثم جنة النعيم ، ثم جنة المأوى ، ودار السلام ، ودار الجلال . والجنان كلها متصلة بمقام الوسيلة ليتنعم أهل الجنة بمشاهدته على لظهوره على لظهوره على للهم منها لأنها تشرق على أهل الجنة ، كما أن الشمس تشرق على أهل الدنيا ، وهذا ما ذهب إليه ابن عباس ، أو أربع ورجحه جماعة لقوله تعالى : أهل الدنيا ، وهذا ما ذهب إليه ابن عباس ، أو أربع ورجحه جماعة لقوله تعالى : ويند مقام رَبِّه جَنَنَانِ في [ الرحمن : ٢٦ ] جنة النعيم وجنة المأوى ، ثم قال : المفسرين ، وهذا ما ذهب إليه الجمهور ، أو جنة واحدة وهذه الأسماء كلها جارية عليها لتحقق معانيها فيها ، إذ صدق على الجميع جنة عدن أي : إقامة ، وجنة المأوى أي : لتحقق معانيها فيها ، إذ صدق على الجميع جنة عدن أي : إقامة ، وجنة المأوى أي خوف مأوى المؤمنين . وجنة الخلد ودار السلام ، لأن جميعها للخلود والسلامة من كل خوف موحزن ، وجنة النعيم ؛ لأنها كلها مشحونة بأصنافه .

[ ٦٩١ ] قوله : ( فلا تمل لجاحد ) أي : فلا تصغ لقول منكر لهما بالمرة لكفره كالفلاسفة أو منكر لوجودهما فيما مضى لبدعته كأبي هاشم وعبد الجبار المعتزليين .

[ ٦٩٢] وقوله : ( ذي جنة ) أي : صاحب جنون : لأن إنكارهما لا يكاد يصدر عن ذي عقل فإنه يؤدي إلى إحالة ما علم من الدين بالضرورة .

مُعَذَّبٌ مُنَعَّمٌ مَهْمَا بَقِي [٦٩٨ – ٦٩٣] • ١١ - دَارًا خُلُودٍ للسَّعِيدِ وَالشَّقي

[ ٦٩٣ ] قوله : ( دارا خلود ) أي : دار إقامة مؤبدة ورد المصنف بذلك على الجهمية وهم منسوبون لجهم (١) اسم رجل يقولون بفنائهما وفناء أهلهما وهم كفار، لمخالفتهم للكتاب والسنة .

> خسلسود | المؤمنين | في الجنة

[ ٦٩٤] | وقوله : ( للسعيد والشقى ) أي : فالجنة دار خلود للسعيد ، وهو من مات على الإسلام وإن تقدم منه كفر ، ودخل في السعيد عصاة المؤمنين فدار خلودهم الجنة فلا يخلدون في النار إن دخلوها ، بل لا يدوم عذابهم فيها مدة بقائهم ، لأنهم يموتون بعد الدخول بلحظة ما يعلم إلا الله مقدارها

فلا يحيون حتى يخرجوا منها ، والمراد بموتهم أنهم يفقدون إحساس ألم العذاب لا أنهم يموتون موتًا حقيقيًّا بخروج الروح ، وبعضهم اختار أنهم يموتون حقيقة .

> 117901 خسلسود الكفار في السنسار

والنار دار خلود للشقى : وهو من مات على الكفر وإن عاش طول عمره على الإيمان ، ودخل في الشقى : الكافر الجاهل ، والمعاند ، ومن بالغ في النظر فلم يصل إلى الحق وترك التقليد الواجب عليه ولا يدخل فيه أطفال المشركين ، بل هم في الجنة على الصحيح من أقوال كثيرة فمنها: أنهم في

النار ، وقيل : على الأعراف إلى غير ذلك من الأقوال .

وأما أطفال المؤمنين ففي الجنة عند الجمهور ، ومقابله أنهم في المشيئة ، وأنكر ذلك القول ، وهذا في غير أولاد الأنبياء ، وأما أولاد الأنبياء ففي الجنة إجماعًا ، ولا فرق في السعيد والشقى بين الإنس والجن . ويدل على ما ذكر من أن الجنة دار خلود للسعيد ، والنار دار خلود للشقي قوله تعالى : ﴿ فَيَنَّهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ الآية [ هود : ١٠٥ ] والمراد بالسموات والأرض في هذه الآية سقف النار وأرضها ، وسقف الجنة وأرضها لا سماء الدنيا وأرضها لتبدلهما .

[ ٦٩٦ ] وقوله : ( معذب منعم ) أي : فداخل النار معذب فيها بأنواع العذاب كالزمهرير والحيات والعقارب وغير ذلك ، وداخل الجنة منعم فيها بأنواع النعيم وأعلاه رؤية وجه الله الكريم .

[ ٦٩٧ ] وقوله : ( مهما بقي ) أي : مدة بقاء كل من الفريقين في إحدى الدارين .

<sup>(</sup>١) هو : جهم بن صفوان السمرقندي أبو محرز من موالي بني راسب . وكان على رأس الجهمية . وقتل سنة ١٢٨هـ ( انظر : الأعلام ١٤١/٢ ) .

وما يقال بتمرن أهل النار بالعذاب حتى لو ألقوا في الجنة لتألموا : مدسوس على القوم ، فكيف وقد قال الله تعالى : ﴿ فَلَن نَّزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴾ [ النبأ : ٣٠ ] .

[ ٦٩٨ ] ( فائدة ) : الناس يكونون في الموقف على حالتهم التي ماتوا عليها ، ثم يدخل المؤمنون الجنة جردًا مردًا أبناء ثلاث وثلاثين سنة طول كل واحد منهم ستون ذراعًا وعرضه سبعة أذرع ، ثم لا يزيدون ولا ينقصون . وأما أجسام الكفار فمختلفة المقادير ، حتى ورد أن ضرس الكافر في النار مثل أحد (١) ، وفخذه مثل ورقان وهما جبلان بالمدينة كما في شرح المصنف .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٢٨٥١ ) .

١١١ – إِيمَانُنَا بِحَوْضِ خَيْرِ الرسلِ ۚ حَتْمٌ كَمَا قَدْجَاءَنَا فِي النَّقْلِ[ ٦٩٩ - ٧٠٥]

[ 1997] قوله: (إيماننا بحوض خير الرسل حتم) أي: تصديقنا بالحوض الذي الإيدمان المعطاه في الآخرة أفضل المرسلين وهو نبينا محمد علي واجب، ولكن لا بالحوض الكون الكون من أنكره وإنما يفسق، وقد نفته المعتزلة ولذلك أشار المصنف للرد عليهم بما ذكر. وهو جسم مخصوص كبير متسع الجوانب يكون على الأرض المبدلة وهي الأرض البيضاء كالفضة، من شرب منه لا يظمأ أبدًا، ترده هذه الأمة.

[ ٧٠٠] وقد ورد أن لكل نبي حوضًا ترده أمته ، فعن الحسن مرفوعًا « أن لكل نبي حوضًا وهو قائم على حوضه وعصا بيده يدعو من عرفه من أمته ، ألا وإنهم يتباهون أيهم أكثر تبعًا ، وإنى لأرجو أن أكون أكثرهم تبعًا » (١)

[ ٧٠١ ] وفي أثر أن حوضه ﷺ أعرض الحيضان وأكثرها واردًا ، وتخصيص حوض نبينا بالذكر لوروده بالأحاديث البالغة مبلغ التواتر ، بخلاف غيره لوروده بالآحاد .

[ ٧٠٢] وقوله: (كما قد جاءنا في النقل) أي: للنص الذي قد ورد إلينا في المنقول عنه على المنقول عنهما: «حوضي مسيرة شهر، وزواياه سواء، ماؤه أبيض من اللبن وريحه أطيب من المسك وكيزانه أكثر من نجوم السماء من شرب منه فلا يظمأ أبدًا » (٢).

[ ٧٠٤] فقد تحدث المصطفى بحديث الحوض مرات وذكر فيه الألفاظ المختلفة . فكان يخاطب كل قوم بالجهة التي يعرفونها ، ولا تنافي من حيث تقدير المسافة بنحو شهر في بعض الروايات وبنحو شهرين في بعض آخر ، لأن الله سبحانه وتعالى تفضل

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ٢٤٤٣ ) ، من حديث سمرة بن جندب وقال : حديث غريب .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الرقاق باب في الحوض ٢٦٣/١١ رقم ٢٥٧٩ عن عبد الله بن عمرو .

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٥٠/٥ ، من حديث أبي أمامة .

<sup>(</sup>٤) البخاري ( ٦٥٩٢ ) من حديث حارثة بن وهب .

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه ( ٤٣٠١ ) من حديث أبي سعيد الحدري .

عليه باتساعه شيئًا فشيئًا ، فأخبر بي بالمسافة القصيرة أولًا ثم أخبر بالمسافة الطويلة ، والاعتماد على ما يدل على أطولها مسافة كما أشار إليه النووي ، وفيما أوحى الله تعالى إلى عيسى عليه الصلاة والسلام من صفة نبينا بي له حوض أبعد من مكة إلى مطلع الشمس ، فيه آنية مثل عدد نجوم السماء ، وله لون كل شراب الجنة وطعم كل ثمارها » وقوله في هذه الرواية (مثل عدد نجوم السماء » لا ينافيقوله في الرواية السابقة «أكثر من نجوم السماء » لا حتمال أنه أخبر أولًا بأنها مثل ، ثم أخبر ثانيًا بأنها أكثر . ومعنى كونه له لون كل شراب الجنة بأن بعضه لونه أحمر وبعضه لونه أبيض وهكذا ، فلا يرد أن فيه الجمع بين الأضداد ، وهو ممتنع . ومعنى كونه له طعم كل ثمارها : أن له طعم الخوخ والموز والمشمش وغيرها ، فمن يشرب منه يجد طعم ثمار الجنة .

[ ٧٠٥] واختلف في محله فقيل: قبل الصراط وهو قول الجمهور وصححه مكان بعضهم، لأن الناس يخرجون من قبورهم عطاشًا فيردون الحوض للشرب الحوض منه. وقيل: بعده وصححه بعضهم، لأنه ينصب فيه الماء من الكوثر وهو النهر الذي في داخل الجنة، فيكون الحوض بعد الصراط بجانب الجنة، ولو كان قبله حالت النار بينه وبين الماء الذي ينصب فيه من الكوثر، وأورد عليه أن الحوض إذا كان عند الجنة لم يحتج للشرب منه، وأجيب بأنهم يحبسون هناك لأجل المظالم التي بينهم حتى يتحللوا منها، وهو المسمى بموقف القصاص. وقيل: له وين حوضان حوض قبل الصراط وحوض بعده، وصححه القرطبي، وهذا كله لا يجب اعتقاده، وإنما يجب اعتقاده، وإنما يجب اعتقاده ولا يضر الجهل بكونه قبل الصراط أو بعده.

١١٢ – يَنَالُ شُوبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوْا لَ بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ يُذَادُ مَنْ طَغَوْا [٧٠٨ – ٧٠٦]

[ ٧٠٦] قوله: (ينال شربًا منه أقوام) أي: يتعاطى الشرب من ذلك الحوض أقوام، المراد بهم ما يشمل الذكور والإناث، وأحوالهم في الشرب مختلفة فمنهم من يشرب لدفع العطش، ومنهم من يشرب للتلذذ، ومنهم من يشرب لتعجيل المسرة، وأطفال المسلمين ذكورهم وإناثهم حول الحوض وعليهم أقبية الدبياج ومناديل من نور وبأيديهم أباريق الفضة وأقداح الذهب يسقون آباءهم وأمهاتهم إلا من سخط في فقدهم فلا يؤذن لهم أن يسقوه.

[ ٧٠٧] وقوله: ( وفوا بعهدهم ) وصف لأقوام: أي وفوا الله تعالى بعهدهم وهو الميثاق الذي أخذه عليهم حين أخرجهم من ظهر آدم الطيخ وأشهدهم على أنفسهم: ألست بربكم ، قالوا بلى : أي : أنت ربنا ، وأول من قال : بلى النبي عليه .

ومعنى وفائهم بعهدهم: أنهم لم يغيروه ولم يبدلوه حتى ماتوا ، وهذا الوصف وإن شمل جميع مؤمني الأمم السابقة لكنه خلاف ظاهر الأحاديث من أنه لا يرده إلا مؤمنو هذه الأمة ، لأن كل أمة إنما ترد حوض نبيها .

[ ٧٠٨] قوله: (وقل يذاد من طغوا) أي: وقل قولًا باطنيًّا وهو الاعتقاد يطرد عنه أقوام ظلموا أنفسهم بأن غيروا بدلوا عهدهم الذي أخذه الله عليهم ، فالمرتد من المطرودين ، ومن أحدث في الدين ما لا يرضاه الله تعالى ، ومن خالف جماعة المسلمين كالخوارج والروافض والمعتزلة على اختلاف فرقهم ، والظلمة الجائرون ، والمعلن بالكبائر المسخف بالمعاصي ، وأهل الزيغ والبدع ، لكن المبدل بالارتداد مخلد في النار ، والمبدل بالمعاصي في المشيئة ، فإن شاء الله عفا عنه وإن شاء عاقبه . وظاهر ذلك أن جميع من ذكر بالمعاصي في المشيئة ، فإن شاء الله عفا عنه وإن شاء عقبه . وظاهر ذلك أن جميع من ذكر حرمانًا وهم الكفار فلا يشربون منه أبدًا ، وقسم يطرد عقوبةً له ثم يشرب وهم عصاة المؤمنين فيشربون قبل دخولهم النار على الصحيح .

١١٣ - وَوَاجِبٌ شَفَاعَةُ المشفّعِ مُحَمَّدِ مُقَدَّمُا لاَ تَمَنِعِ [٧٠٩-٢١٤]

[ ٧٠٩] قوله : ( وواجب شفاعة المشفع ) أي : وواجب سمعا عند أهل الحق شفاعة المشفع بفتح الفاء وهو الذي تقبل شفاعته ، وأما بكسرها فهو الذي يقبل شفاعة غيره .

[ ٧١٠] والشفاعة لغة: الوسيلة والطلب ، وعرفًا: سؤال الخير من الغير للغير. وشفاعة المولى: عبارة عن عفوه ، فإنه تعالى يشفع فيمن قال: لا إله إلا الله وأثبت الرسالة للرسول الذي أرسل إليه ولم يعمل خيرا قط ليتفضل الله تعالى عليه بعدم دخوله النار بلا شفاعة أحد.

[ ٧١١ ] وقوله : ( محمد ) بدل من المشفع ، دفع به إيهامه .

[ ٧١٢] وقوله: ( مقدمًا ) أي : حال كونه مقدمًا على غيره من الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين ، فهو الذي يفتح باب الشفاعة لغيره كما قاله ابن العربي (١٠) .

[ ٧١٣] وفي الصحيحين ( أنا أول شافع وأول مشفع » (٢) وفي كلام المصنف شفاعة الشاعة الشافعة . والثاني : كونه على الشفاعة . والثالث : كونه مقدما على غيره ، فانه حين النبي ﷺ مشفعًا أي : مقبول الشفاعة . والثالث : كونه مقدما على غيره ، فانه حين

يشتد الهول ويتمنى الناس الانصراف ولو للنار يلهمون أن الأنبياء هم الواسطة بين الله وخلقه ، فيذهبون إلى آدم فيقولون له : أنت أبو البشر اشفع لنا فيقول : لست لها لست لها ، نفسي نفسي ، لا أسال اليوم غيرها ، ويعتذر بالأكل من الشجرة ، فيذهبون إلى نوح ويسألونه الشفاعة ، فيعتذر لهم ، وهكذا ، وبين كل نبي ونبي ألف سنة ، فلما يذهبون إلى سيدنا محمد ، ويسألونه الشفاعة فيقول : أنا لها أنا لها ، أمتي أمتي ، فيسجد تحت العرش فينادى من قبل الله : يا محمد ارفع رأسك ، واشفع تشفع ، فيرفع رأسه ويشفع في فصل القضاء ، وحينئذ يفتح باب الشفاعة لغيره ، وهذه هي الشفاعة العظمى ، وهي مختصة به ، قطعنا ، وهي أول المقام المحمود المذكور في قوله تعالى : والآخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله علي شفاعات والآخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله علي شفاعات

<sup>(</sup>١) أجمعوا على أن شفاعة النبي ﷺ لأهل الكبائر من أمته ، وعلى أنه يخرج من النار قوما من أمته بعدما صاروا حمما ، فيطرحون في نهر الحياة فينبتون كما تنبت الحبة في حميل السيل .

انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ( ١٦٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٤٧١٢ ) ، ومسلم ( ١٩٤ ) من حديث أبي هريرة .

أخر منها: شفاعته في إدخال قوم الجنة بغير حساب. ومنها شفاعته في عدم دخول النار لقوم استحقوا دخولها، ومنها شفاعته في إخراج الموحدين من النار. ومنها شفاعته في زيادة الدرجات في الجنة لأهلها، ومنها غير ذلك كما ذكره السيوطي (١) وغيره.

[ ٧١٤] قوله: ( لا تمنع ) أي: لا تعتقد امتناع شفاعته على أهل الكبائر وغيرهم، لا قبل دخولهم النار ولا بعده. وقصد المصنف بذلك الرد على المعتزلة ومن وافقهم في إنكارهم شفاعته على أن استحق النار أن لا يدخلها وفيمن دخلها أن يخرج منها. وأما الشفاعة العظمى فلا ينكرونها ، وكذا الشفاعة في زيادة الدرجات وحديث « لا تنال شفاعتي أهل الكبائر من أمتي » موضوع باتفاق ، وبتقدير صحته فهو محمول على من ارتد منهم .

<sup>(</sup>١) انظر : البدور السافرة في أمور الآخرة من ص ٢٦٠ إلى ص ٢٦٦ .

يَشْفَعْ كَمَا قَدْ جَاءَ فِي الأَخْبار ١١٥ - إِذْ جَائِزٌ غُفْرَانُ غَير الكُفْرِ فَلا نُكَفِّرُ مُؤْمِنًا بِالوزْر فَأَمْرُه مُفَوَّضٌ لِربِّهِ [ ٧١٥ - ٧٢٣]

١١٤ - وَغَيْرِه مِنْ مُوْتَضَى الأَخْيار ١١٦ - وَمَنْ يَتْ وَلَم يَتُبُ مِنْ ذَنْبِهِ

[ ٧١٥] | قوله : ( وغيره من مرتضى الأخيار يشفع ) بسكون العين للوزن : أي شفاعة وغيره ، ممن ارتضاه الله من الأخيار كالأنبياء والمرسلين والملائكة غير النبي | والصحابة والشهداء والعلماء العاملين والأولياء يشفع في أرباب الكبائر على قدر مقامه عند الله تعالى ، وشفاعة الملائكة على الترتيب ، فأولهم في الشفاعة جبريل ، وآخرهم فيها التسعة عشر الذَّين على النار .

[ ٧١٦] وقوله : ( كما قد جاء في الأحبار ) أي : للنص الذي قد جاء في الأحبار الدالة على ذلك كما أجمع عليه أهل السنة ، ولا يشفع أحد ممن ذكر إلا بعد انتهاء مدة المؤاخذة .

7 ٧١٧ ] فإن قيل : لا فائدة في الشفاعة حينئذ . أجيب بأن فائدتها إظهار مزية الشافع على غيره ، على أنه لولا الشفاعة لجوزنا البقاء وعدمه بحسب الظاهر لنا ، وبالجملة فذلك من باب القضاء المعلق.

[ ٧١٨ ] قوله : ( إذ جائز غفران غير الكفر ) هذا تعليل للشفاعة ، فكأنه قال : لأنه يجوز عقلًا وسمعًا غفران غير الكفر من الذنوب بلا شفاعة ، فبالشفاعة أولى وأما غفران الكفر فهو وإن جاز عقلًا ممتنع سمعًا . قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ يِدِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَّةً ﴾ [ النساء : ٤٨ ] وعلم مما تقرر أن المراد بالجواز في كلام المصنف الجواز العقلي والسمعي معًا ، ولذلك قيد بغير الكفر لأن غفران الكفر ممتنع سمعًا وإن جاز عقلًا .

[ ٧١٩ ] والحكمة في غفران الذنوب دون الكفر أنها لا تنفك عن خوف عقاب ورجاء عفو ورحمة بخلاف الكفر، وذلك أن صاحب الذنوب مسلم يعتقد نقص نفسه فيخاف العقاب ويرجو العفو والرحمة ، بخلاف صاحب الكفر فإنه لا يعتقد نقص نفسه فلا يخاف العقاب ولا يرجو العفو والرحمة . ولا يخفى أن هذا التعليل الذي ذكره المصنف فيه قصور ، لأن الشفاعة شاملة للشفاعة في فصل القضاء وللشفاعة في غفران الذنوب ، وهذا التعليل خاص بالشفاعة في غفران الذنوب فتأمله .

7 ٧٢٠ ] قوله : ( فلا نكفر مؤمنًا بالوزر ) مفرع على ما ذكر ، أي : فلا نكفر بالنون : أي : معاشر أهل السنة أو بالتاء : أي : أيها المخاطب أحدًا من المؤمنين بارتكاب الذنب صغيرة كان الذنب أو كبيرة ، عالماً كان مرتكبه أو جاهلًا ، بشرط ألا يكون ذلك الذنب من المكفرات كإنكاره علمه تعالى بالجزئيات ، وإلا كفر مرتكبه قطعًا ، وبشرط أن لا يكون مستحلًا له ، وهو معلوم من الدين بالضرورة كالزنا ، وإلا كفر باستحلاله لذلك .

[ ۷۲۱] وخالفت الخوارج فكفروا مرتكب الذنوب ، وجعلوا جميع الذنوب كبائر كما سيأتي ، ولم يكفروا بتكفير مرتكب الذنوب ، مع أن من كفر مؤمنًا كفر ، لأنهم قالوا ذلك بتأويل واجتهاد .

[ ٧٢٢] وأما المعتزلة فأخرجوا مرتكب الكبيرة من الإيمان ، ولم يدخلوه في الكفر إلا باستحلال ، فجعلوه منزلة بين المنزلتين فمرتكب الكبيرة مخلد عند الفريقين في النار ، ويعذب عند الخوارج عذاب الكفار ، وعند المعتزلة عذاب الفساق .

[ ٧٢٣] قوله : (ومن) اسم شرط جازم مبتداً ، و « يمت » فعل الشرط مجزوم بالسكون ، وجملة فعل الشرط في محل رفع خبر المبتدأ على الراجح (ولم يتب من ذنبه) جملة حالية مرتبطة بالواو ، وجملة « فأمره مفوض لربه » في محل جزم جواب الشرط : أي : ومن يمت بعد أن ارتكب ذنبًا من الكبائر غير المكفرة بلا استحلال والحال أنه لم يتب من ذنبه إلى الله تعالى فأمره وشأنه مفوض وموكول إلى ربه فلا نقطع بالعفو عنه لئلا تكون الذنوب في حكم المباحة ولا بالعقوبة ، لأنه تعالى يجوز عليه أن يغفر ماعدا الكفر ، وعلى تقدير وقوع العقاب نقطع له بعدم الحلود في النار ، كما أشار إليه بقوله الآتي : « ثم الحلود مجتنب » وهذا هو مذهب أهل الحق واستدلوا عليه بالآيات والأحاديث الدالة على أن المؤمنيين يدخلون الجنة البتة ، كقوله تعالى : ﴿ وَمَن بَا الله دخل بَعْمَ مِنْهَا بِمُعْرَبِينَ ﴾ [ الزلزلة : ٧ ] وقوله ، : « من قال لا إله إلا الله دخل يغرب منها . قال تعالى : ﴿ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُعْرَبِينَ ﴾ [ الحجر : ٤٨ ] فتعين أن يكون دخوله منها . قال تعالى : ﴿ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُعْرَبِينَ ﴾ [ الحجر : ٤٨ ] فتعين أن يكون دخوله الجنة بدون دخول النار بالمرة ، وهذا هو العفو التام . أو بعد دخول النار بقدر ذنبه ، وهذا هو عدم الحلود في النار .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٢٣٧ ) ، ومسلم ( ٩٤ ) من حديث أبي ذر .

١١٧ – وَوَاحِبٌ تَعْذيبُ بَعْضِ ارتكَبْ كَبِيرةً ثُمُّ الخُلُودُ مُجْتَنَبْ [ ٧٢٦ – ٢٢٧]

[ ٧٢٤] قوله: ( وواجب تعذيب بعض ارتكب كبيرة ) وواجب: خبر مقدم ، وتعذيب: مبتدأ مؤخر: أي: وتعذيب بعض غير معين من عصاة هذه الأمة ارتكب كبيرة من غير تأويل يعذر به ومات بلا توبة واجب ، أي: ثابت وواقع شرعًا ، بخلاف من ارتكب صغيرة أو ارتكب كبيرة بتأويل كما يقع من البغاة المتأولين ، أو ارتكبها من غير تأويل ، لكن مات بعد التوبة .

[ ٧٢٥] وهل المراد بهذه الأمة أمة الدعوة فتشمل الكفار فيجوز أن يكون البعض المعذب على الكبائر غير الكفر بعض الكفار ، وعلى هذا طلب المغفرة لجميع المسلمين ، أو أمة الإجابة ، فلا تشمل الكفار فلا يجوز أن يكون البعض المعذب على الكبائر بعض الكفار ، بل لابد أن يكون من المسلمين ، قولان ، جرى الشيخ عبد السلام على الأول ، والمعتمد الثاني ، والمراد بالبعض المذكور : طائفة ولو واحدًا من كل صنف من العصاة كالزناة ، وقتلة النفس ، وشربة الخمر ، وهكذا فلابد من نفوذ الوعيد في طائفة من كل صنف أقلها واحد ، لكن هذه المسألة مبنية على طريقة الماتريدية : من أنه لا يجوز تخلف الوعيد ، و أما على طريقة الأشاعرة من أنه يجوز تخلف الوعيد لأنه على تقدير المشيئة كما هو عادة الكريم ، فإنه إذا قال : إذا فعل زيد كذا أعاقب كان المراد : أعاقبه إن شئت ، فلا يجب تعذيب بعض العصاة لجواز تخلف الوعيد ، نعم قد ورد تعذيب بعض الموحدين والشفاعة فيهم لكن لا يعم الأنواع كلها .

[ ٧٢٦] قوله: (ثم الخلود مجتنب) أي: ثم خلود من أراد الله تعذيبه من عصاة المؤمنين مجتنب وقوعه ، فلا نقول به . والحاصل أن الناس على قسمين : مؤمن ، وكافر ، فالكافر مخلد في النار إجماعًا ، والمؤمن على قسمين : طائع ، وعاص ، فالطائع في الجنة إجماعًا ، والعاصي على قسمين : تائب ، وغير تائب . فالتائب في الجنة إجماعًا ، والعاصي على تقدير عذابه لا يخلد في النار .

١١٨ - وَصِفْ شَهيدَ الحربِ بِالحياةِ وَرِزْقِهِ مِنْ مُشْتَهَى الجُنَّاتِ ٢٧١ - ٢٣٢]

[ ٧٢٧] | قوله: ( وصف شهيد الحرب بالحياة ) أي: اعتقد وجوبًا اتصاف شهيد حسياة الحرب بالحياة الكاملة وإن كانت كيفيتها غير معلومة لنا ، والموتى وإن الشهداء كانوا كلهم أحياء لاتصال أرواحهم بأجسامهم ، لكن الشهداء أكمل حياة

من غيرهم ، والأنبياء أكمل حياة من الشهداء ، وهي ثابتة للذات والروح جميعًا فهي حياة حقيقية . ولا يلزم من كونها حقيقة أن تكون بالأبدان معها كما كانت في الدنيا من الاحتياج للطعام والشراب وغيرهما من صفات الأجسام التي نشاهدها في الدنيا ، بل يكون لها حكم آخر ، فأكلهم وشربهم للتلذذ لا للاحتياج .

[ ٧٢٨ ] فإن قيل : كيف تعقل حياتهم مع ما ورد من أن أرواحهم في حواصل طيور خضر ؟ أجيب بأن أرواحهم متصلة بأجسامهم اتصالًا قويًّا وإن كان مقرها حواصل الطيور ، على أنها أمور خارقة للعادة فلا يقاس عليها غيرها .

7 ٢٧٢٩ وقوله: ( ورزقه ) بفتح الراء: مصدر مضاف لمفعوله بعد حذف الفاعل ، أى رزق الله إياه أى: شهيد الحرب.

[ ٧٣٠] وقوله : ( من مشتهى الجنات ) أي : من محبوب نعيم الجنات من مأكول ومشروب وملبوس وغيرها . قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتُنَّا بَلَ أَحْيَآةُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمران : ١٦٩ ] ولا يرد على كونهم مرزوقين متنعمين ما ورد أن أرواحهم في حواصل طيور ( <sup>()</sup> خضر كما مر ، مع أن في هذا ضررًا عليهم وحبسًا لهم ، لأن أجواف الطيور . شفافة لا تحجبها فلا تتضرر بها ، أو أنه كناية عن سرعة قطع المسافة البعيدة كالطير .

[ ٧٣١] والمراد بشهيد الحرب شهيد الدنيا والآخرة ، وهو الذي قاتل لإعلاء كلمة الله تعالى ، بخلاف شهيد الدنيا الذي قاتل لأجل الغنيمة فإنه ليس له الثواب الكامل وإن جرت عليه أحكام الشهداء في الدنيا. وأما شهيد الآخرة فقط كالمطعون والمبطون ونحوهما ، فهو كالأول في الثواب ، لكنه دونه في الحياة والرزق ، ولا تجري عليه أحكام الشهداء في الدنيا فإنه يغسل ويصلى عليه .

فظهر أن الشهداء ثلاثة : شهيد الدنيا والآخرة ، وشهيد الدنيا فقط . [ \777 ] أنـــواع وشهيد الآخرة فقط والأول هو المراد هنا ، خلافًا لما وقع في كلام الشارح الشهداء في آخر عبارته من أن المراد الأولان ، فإنه خلاف ما صرّح به أولًا من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ١٨٨٧).

التخصيص بالأول ، وهو الموافق للنصوص ، وسمي شهيدًا لأن الله وملائكته يشهدون له بالجنة ، فهو فعيل بمعنى مفعول ، ولأن روحه شهدت دار السلام ، فهو أيضًا فعيل بمعنى فاعل ، بخلاف غيره فإنه لم يشهدها إلا يوم القيامة واستشكل بأن أرواح المسلمين تدخل الجنة الآن كما دلت عليه الأحاديث وأجيب بأن غير الشهيد وإن دخلت روحه الجنة لا يكون كالشهيد في الحياة والرزق ، بل لا يأكل فيها ولا يتمتع . كما قاله النسفي (۱) .

<sup>(</sup>١) هو : نجم الدين عمرو بن محمد بن أحمد أبو جعفر النسفي ولد سنة ٤٦١ هـ من فقهاء الحنفية ، عالم بالتفسير والأدب والتاريخ ، من مصنفاته : نظم الجامع الصغير في فقه الحنفية ، والعقائد المشهورة بالعقائد النسفية توفي ٥٣٧ه هـ . انظر الأعلام ٥٠/٠ .

١١٩ - وَالرِّرْقُ عِنْدَ القوْمِ مَا بِهِ انْتُفعْ وَقِيلَ لاَ بَلْ مَا مُلِكْ وَمَا اتَّبِعْ
 ١٢٠ - فَيَرْزُقُ الله الْحَلَالَ فَاعْلَمَا وَيَرْزُقُ الْمُكْرُوهَ وَالْحُرَّمَا [ ٧٣٧ - ٧٤١ ]

[ ٧٣٣ ] قوله : ( والرزق عند القوم ما به انتفع ) أي : والرزق - بكسر الراء بمعنى الشيء المرزوق عند أهل السنة : ما ساقه الله إلى الحيوان فانتفع به بالفعل ، السرزق ولا يرد قوله تعالى : ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [ البقرة : ٣ ] فإنه

يقتضي أنه لا يعتبر في الرزق الانتفاع بالفعل ، لأن المراد به المعنى اللغوي ، فالمعنى ومما أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما هُيِّىء لكونه رزقًا ، ودخل في الرزق على هذا التعريف رزق الإنسان والدواب وغيرهما ، وشمل المأكول وغيره مما انتفع به ، وخرج ما لم ينتفع به بالفعل ، فمن ملك شيئًا وتمكن من الانتفاع به ولم ينتفع به بالفعل فليس ذلك الشيء رزقًا له ، وإنما يكون رزقًا لمن ينتفع به بالفعل ؛ وبهذا ظهر قول أكابر أهل السنة أن كل أحد يستوفى رزقه وأنه لا يأكل أحد رزق غيره ولا يأكل غيره رزقه .

[ 775 ] وفي الخبر عن ابن مسعود مرفوعًا « إن روح القدس نفث في روعي : لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها ، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب ، ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية الله فإن الله تعالى لن ينال ما عنده إلا بطاعته » (1) أي : أن جبريل ألقى في قلبي لن تموت نفس .. الخ .

[ ٧٣٥ ] ( فائدة ) الأرزاق نوعان : ظاهرة للأبدان كالأقوات ، وباطنة للقلوب انواع الرزق كالعلوم والمعارف .

[ ٧٣٦ ] وقوله : ( وقيل لا بل ما ملك ) أي : وقال جماعة من المعتزلة : ليس الرزق ما انتفع به بل هو ما ملك ، فلا يعتبر فيه الانتفاع ، ويعتبر فيه المملوكية انتفع به أم لا ، ويلزم على هذا أن الشخص قد لا يستوفي رزقه وأنه قد يأكل رزق غيره ويأكل غيره رزقه .

[ ٧٣٧] وقوله: ( وما اتبع) أي: ولم يتبع هذا القول أئمتنا لفساده طردًا وهو التلازم في الثبوت، وعكسًا وهو التلازم في النفي، أما الأول فلأن الله تعالى مالك لجميع الأشياء ولا يسمى ملكه رزقًا اتفاقًا، وإلا لكان الله تعالى مرزوقًا، وأما الثانى فلخروج رزق الدواب والعبيد والإماء عند بعض الأئمة كالإمام الشافعي، فإنه يقول: لا ملك للعبيد والإماء أصلًا، وقال الإمام مالك: يملكون ملكًا غير تام.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤/٢ ) ، من حديث جابر ، وصححه على شرط الشيخين وأقره الذهبي .

[ ٧٣٨ ] قوله: (فيرزق الله الحلال) مفرع على مذهب أهل السنة ، والحلال: ما كان مباحًا بنص أو إجماع أو قياس جلي: ولا ينبغي اليوم أن يسأل عن الحسلال أصل الشيء ، لأن الحلال ما جهل أصله ، والأصول قد فسدت واستحكم فسادها ، فأخذ الشيء على ظاهر الشرع أولى من السؤال عن شيء يتبين تحريمه .

[ ٧٣٩ ] قال القزويني: ومن قال إن الحلال ليس بموجود ، فقد طعن في الشريعة ، وهو أحمق حصل له ذلك من جهله ، فإن الله لم يكلف الخلق عين الحلال في علم الله تعالى ، بل كلفهم أن يصيبوا الحلال في اعتقادهم وظنهم .

[ ٧٤٠] وقوله: ( فاعلما ) بنون التوكيد الخفيفة المنقلبة ألفًا وكان حقه التأخير عن قوله: ( ويرزق المكروه والمحرما ) لكنه قدمه للضرورة ، ونبه به على أنه تعالى يرزق كل أحد من الأقسام الثلاثة اجتماعًا وانفرادًا ، كذا قال الشارح تبعًا لوالده ، وفيه خفاء ، لأن ذلك لا يشعر به قوله « فاعلما » وإنما يستفاد ذلك من ذكره الأقسام الثلاثة مع جعل الواو بمعنى ( أو ) التي لمنع الحلو .

[ ٧٤١ ] وقوله: ( ويسرزق المكروه والمحرما ) فالأول ما نهى عنه نهيًا غير تأكيد كما في خبر ابن عمر: وهو أنه ﷺ نهى عن: أكل الجلالة وشرب لبنها حتى تعلف أربعين ليلة (١) ، والثاني . ما نهى عنه نهيًا أكيدًا ، ورد المصنف بذلك على المعتزلة القائلين بأن الحرام لا يكون رزقًا ، بناء على التحسين والتقبيح العقليين .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ١٨٢٤) عن عبد الله بن عمر وقال : حديث حسن غريب ، ولكن لفظة « أربعين » ليس لها أصل .

١٢١ - في الاكتيسَابِ وَالتَّوَكُّلِ اخْتُلِفْ وَالرَّاجِعُ التَّفْصِيلُ حَسْبَمَا عُرِفْ [ ٧٤٢ - ٧٤٨]

[ ٧٤٢] | قوله : ( في الاكتساب والتوكل اختلف ) أي : في أفضلية الاكتساب التفاضل بين | وأفضلية التوكل اختلف العلماء ، فالخلاف إنما هو في الأفضلية ، فرجح قوم الاكتساب الاكتساب وهو مباشرة الأسباب بالاختيار كالبيع والشراء لأجل الربح، والتوكل ومثله تعاطى الدواء لأجل الصحة ونحو ذلك ؛ و إنما رجحوه لما فيه من

كف النفس عن التطلع لما في أيدي الناس ، ومنعها من الخضوع لهم والتذلل بين أيديهم، مع حيازة منصب التوسعة على عباد الله ومواساة المحتاجين وصلة الأرحام بتوفيق الله تعالى ورجح قوم التوكل وهو الاعتماد عليه تعالى وقطع النظر عن الأسباب مع التمكن منها ، وإنما رجحوه لما فيه من ترك ما يشغل عن الله تعالى والاتصاف بالرغبة إلى الله تعالى والوثوق بما عنده مع حيازة مقام السلامة من فتنة المال والمحاسبة عليه .

[ ٧٤٣ ] وقد أخرج القضاعي « من انقطع إلى الله كفاه الله كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ، ومن انقطع إلى الدنيا وكله الله إليها » (١) .

[ ٧٤٤ ] وقال سليمان الخواص (٢) : لو أن رجلًا توكل على الله بصدق النية لاحتاج إليه الأمراء ومن دونهم ، وكيف يحتاج هو إلى أحد ومولاه هو الغني الحميد ؟!

[ ٧٤٥ ] وفي شرح المصنف ترجيح تفضيل الغني الشاكر على الفقير الصابر .

[ ٧٤٦ ] وقوله : ( والراجح التفصيل حسما عرف ) أي : و الراجح القول بالتفصيل حسبما عرف من كتب القوم كالإحياء (٢) للغزالي ، والرسالة للقشيري (٤) .

[ ٧٤٧ ] وحاصل التفصيل أنهما يختلفان باختلاف أحوال الناس ، فمن يصبر عند ضيق معيشته بحيث لا يتسخط ولا يتطلع لسؤال أحد فالتوكل في حقه أرجح لما فيه من مجاهدة النفس على ترك شهواتها ولذاتها و الصبر على شدتها ، ومن لم يكن كذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ١٩٦/٧ ) وعزاه الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٠٣/١٠ ) إلى الطبراني في الأوسط، وقال فيه إبراهيم بن الأشعث صاحب الفضيل وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٢) هو : سليمان الخواص من العابدين الكبار بالشام ، من طبقة الأوزاعي ترجم له الذهبي في سير أعلام النبلاء ٢٣/٨ ، وكذا أبو نعيم في الحليلة ٢٧٦/٨ ، وساقا طرفًا من أخباره ولم يذكروا وفاته .

<sup>(</sup>٣) الإحياء : لأبي حامد الغزالي المتوفى سنة ( ٥٠٥) واسم الكتاب : « إحياء علوم الدين » وهو من أجل كتب المواعظ وأعظمها حتى قيل فيه : إنه لو ذهبت كتب الإسلام وبقي الإحياء لأغنى عما ذهبت . ( انظر : كشف الظنون ، طبعة بيروت ١٤١٣ هـ ٢٣/١ .

<sup>(</sup>٤) الرسالة للإمام أبي القاسم القشيري المتوفى سنة ١٤٥هـ، المعروفة « بالرسالة القشيرية في علم التصوف » .

فالاكتساب في حقه أرجح حذرًا من التسخط وعدم الصبر ، بل ربما وجب الاكتساب في حقه ، وهذا كله إنما يتمشى على أن التوكل ينافي الكسب كما هو طريقة أبي جعفر الطبري ومن وافقه ، بخلافه على طريقة الجمهور : وهو أن التوكل لا ينافي الكسب ، فقد يكون متوكلًا وهو يكتسب : لأن حقيقة التوكل على هذه الطريقة الثقة بالله تعالى والاعتماد عليه واعتقاد أن الأمر منه وإليه ولو مع مباشرة الأسباب كما كان يفعله عليه على المنابع المن

[ ٧٤٨] فائدة قال الغزالي: أُخد الزاد في السفر بنية عون المسلم أفضل ، والأفضل تركه لمنفرد قوي القلب يشغله الزاد عن عبادة الله . وقد كان المصطفى ، وأصحابه والسلف الصالح يحملون الزاد بنيات الخير لا لميل قلوبهم إلى الزاد عن الله تعالى ، والمعتبر القصد ، فكم حامل زاد وقلبه مع الله ، وكم تارك زاد وقلبه مع الزاد ، والدخول في البوادي بلا زاد توكلًا بدعة لم تنقل عن أحد من السلف ، لأنه مخاطرة بالروح ، وقد قال تعالى : ﴿ وَلَا تُلْقُوا إِلَيْهِ يَكُمْ إِلَى النَّهُ لَكُمْ ﴿ وَلَا تُلْقُوا إِلَيْهِ يَكُمُ إِلَى النَّهُ لَكُمْ ﴿ وَلَا تُلْقُوا إِلَيْهِ يَكُمُ إِلَى النَّهُ لَكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٩٥ ] .

١٢٢ – وَعِنْدَنَا الشَّيء هُوَ المَوْجُود وَثَابِتٌ فِي الْخَارِجِ المُوْجُودُ [٧٤٩ – ٧٥٠]

[ ٧٤٩] قوله: (وعندنا الشيء هو الموجود) أي: وعندنا معاشر أهل الحق من الأشاعرة وغيرهم الشيء هو الموجود فإن الأمر باعتبار تحققه في نفسه يقال له شيء وباعتبار تحققه في الخارج، يقال له موجود، فهما متساويان ما صدقا، فكل ما صدق عليه الشيء صدق عليه الموجود وبالعكس، فكل شيء موجود، وكل موجود شيء، والمعدوم ليس بشيء سواء كان ممكنًا أو ممتنعًا، لأن الأمور قبل وجودها لا ثبوت لها في نفس الأمر خلاقًا للمعتزلة، فالمعدوم عندهم شيء؛ لأن الأشياء قبل وجودها ثابتة في نفسها، إلا أنها مستترة كاستتار الثوب في الصندوق، ولذلك يقولون: إن الحقائق ليست بجعل جاعل لم تتعلق القدرة إلا بظهورها لاستتارها قبل ذلك. وأما أهل السنة فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك. وهذا كله إنما هو في الشيء اصطلاحًا، وأما لغة: فالشيء هو الأمر مطلقًا موجودًا أو معدومًا.

[ ٧٥٠] وقوله: (وثابت في الخارج الموجود) جملة من مبتداً وخبر، فر ثابت في الخارج في الخارج »، خبر مقدم، و « الموجود » مبتداً مؤخر، يعني أن الثابت في الخارج بحيث تصح رؤيته هو الموجود، وغرضه بذلك، الرد على السوفسطائية الذين ينكرون حقائق الأشياء ويزعمون أنها خيالات، ولذلك قال في أول العقائد: حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقق خلافًا للسوفسطائية، وقد حكي أن سوفسطائيًا أتى على بغلة إلى الإمام أبي حنيفة ليناظره، فأمر الإمام بعض تلامذته أن يذهب بالبغلة، فلما خرج السوفسطائي لم يجدها فطلبها، فقال له الإمام: أنت تزعم أنه لم يكن لبغلتك حقيقة فلا تطلبها، فرجع عن معتقده وردت إليه بغلته.

١٢٣ – وُجُودُ شَيْء عَيْنُهُ وَالْجَوْهَرُ الْفَرْدُ حَادثْ عِنْدَنَا لاَ يُنْكُرُ [٧٥١ - ٧٥١]

[ ٧٥١ ] وقوله : ( وجود شيء عينه ) أي : أن وجود شيء من الموجودات عين حقيقته كما قاله الأشعري ومن تبعه .

[ ٧٥٢] وقال الإمام الرازي: وجود الشيء ليس عين حقيقته، وفسره بأنه الحال الثابتة للذات ما دامت الذات، وهذه الحال غير معللة بعلة، ثم إن بعضهم أبقى عبارة الأشعري على ظاهرها، وجعل في عد الوجود صفة تسامحًا وأوَّلها المحققون كالسعد بأن المراد أن وجود الشيء ليس زائدًا في الخارج يرى كالقدرة والإرادة فلا ينافي أنه أمر اعتباري، و هو ثبوت الشيء، وهذا هو التحقيق وإن كان ظاهر عبارة المصنف يفيد أن الوجود عين الموجود حقيقة كما هو ظاهر عبارة الأشعري، وقد تقدم توضيح ذلك.

قوله: (والجوهر الفرد حادث) بسكون المثلثة لضرورة الوزن: أي والجوهر الفرد هو الجزء الذي لا يتجزأ، بحيث لا يقبل القسمة أصلًا لا قطعًا ولا كسرًا ولا وهمًا ولا فرضًا مطابقًا للواقع، وإلا فقد يفرض العقل المحال ومعنى كونه حادثًا أنه مسبوق بالعدم، لأنه لا معنى للحادث إلا ما كان مسبوقًا بالعدم، وجميع الأجسام متركبة منه فهي حادثة، والعالم

تعریفه وحدوثه

117071

الجوهر |

الفسرد :

بجميع أجزائه حادث ، وهذا مذهب المسلمين .

[ ٧٥٤] وقالت الفلاسفة : جميع الأجسام متركبة من الهيولي أي : المادة ، كالطين بالنسبة للإبريق ، ومن الصورة وهي عندهم جوهر حالٌ في غيره كالإبريقية الحالة في الطين . وأما عندنا فهي عرض لا جوهر .

[ ٧٥٥] وقوله: (عندنا لا ينكر) أي: عندنا معاشر المسلمين لا ينكر ثبوته وتقرره في الوجود، لأن الله تعالى قادر على تفريق الأجسام بحيث لا يبقى جزء على جزء، وغرضه بذلك الرد على الفلاسفة المنكرين للجوهر الفرد، ويترتب على الخلاف في ثبوته وعدمه القول بحدوث العالم وقدمه، وإذا علمت ذلك علمت أن هذه المسألة ينبغي معرفتها والاعتناء بها فتفطن.

صَغِيرَةٌ كَبِيرَةٌ فَالَثَّاني ١٢٥ - مِنْهُ المُتَّابُ وَاحِب في الْحَالِ وَلا انتقاضَ إِنْ يَعُدُ لِلحَال [٧٦١ - ٧٦١]

١٢٤ - ثُمَّ الذُّنُوبُ عِنْدَنَا قِسْمَانِ

[٧٥٦] قوله: ( ثم الذنوب عندنا قسمان ) أي: ثم الذنوب عند جمهور أهل تقسيم السنة قسمان: صغائر وكبائر كما سيذكره، خلافًا للمرجئة حيث ذهبوا الذنوب إلى إلى أنها كلها صغائر لا تضر مرتكبها مادام على الإسلام ، ولذلك قال

صفائر وكبائر الشاعرهم:

حاشا المهيمن أن يري تنكيدا مت مسلمًا ومن الذنوب فلا تخف ما كان ألهم قلبك التوحيدا لو رام أن يصليك نار جهنم وخلافًا للخوارج حيث ذهبوا إلى أنها كلها كبائر ، وأن كل كبيرة كفر ، وخلافًا لمن ذهب إلى أنها كلها كبائر نظرًا لعظمة من عصى بها ، ولكن لا يكفر مرتكبها إلا بما هو كفر منها : كسجود لصنم ورمي مصحف في قاذورة ونحو ذلك .

[ ٧٥٧ ] / (وقوله: صغيرة كبيرة ) بدل من قوله ( قسمان ) للتفصيل ، وفيه حذف علامات العاطف والأصل: صغيرة وكبيرة ، وليست الكبيرة منحصرة في عدد ، الكبيرة وهي كما قال ابن الصلاح: كل ذنب كبر كبرًا يصح معه أن يطلق عليه اسم الكبيرة ، ولها أمارات : منها إيجاب الحد ، ومنها الإيعاد عليها بالعقاب ، ومنها وصف فاعلها بالفسق ، ومنها اللعن كلعن الله السارق ، وأكبرها الشرك بالله ، ثم قتل النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق ، وما سوى هذين منها كالزنا واللواط وعقوق الوالدين والسحر والقذف والفرار يوم الزحف وأكل الربا وغير ذلك فمختلف أمره باختلاف الأحوال والمفاسد المترتبة عليه ، فيقال لكل واحدة منه : هي من أكبر الكبائر ، وإن جاء في موضع أنها أكبر الكبائر كان المراد منه أنها من أكبر الكبائر كما قاله النووي. ومن أكبر

[ ٧٥٨ ] وكل ما خرج عن حد الكبيرة وضابطها فهو صغيرة ، وقد تعطى حكم الكبيرة لا أنها تنقلب كبيرة كما قاله ابن حجر في شرح الأربعين النووية وإن وقع في عبارة بعضهم أنها تنقلب كبيرة بالإصرار عليها: وهو معاودة الذنب مع نية العود إليه عند الفعل ، فإن عاوده من غير نية العود لم يكن إصرارًا على الأصح . وقال بعضهم : هو تكرير الذنب سواء عزم على العود أو لا ، وبالتهاون بها وهو الاستخفاف وعدم

الكبائر أيضًا : الكذب على رسول الله علي الله علي الله على إلى على من تعمد

الكذب عليه عِينِينَ يكفر كفرًا يخرجه عن الملة ، وتبعه على ذلك طائفة وهو ضعيف .

المبالاة بها ، وبالفرح والافتخار بها وصدورها من عالم يقتدى به فيها .

[ 404] وجسوب التوبة من الكيائر والصغائر

قوله : ( فالثاني منه المتاب واجب في الحال ) أي إذا علمت أن الذنوب قسمان : صغائر وكبائر ، فاعلم أن الثاني وهو الكبائر منه المتاب واجب عينًا في حال التلبس بالمعصية فورًا ، فتأخيرها ذنب آخر لكنه ذنب واحد ولو تراخى ، نعم يتفاوت في الكيف باعتبار طول الزمان وقصره خلافًا للمعتزلة القائلين بتعدده بتعدد الزمان ، حتى لو أخرها لحظة بعد لحظة

الذنب فأربعة ذنوب : الذنب الأول ، وتأخير توبته في اللحظة الأولى ، وتأخير التوبة من هذين في الثانية ، وإن أخر لحظة أخرى فثمانية . وهكذا، وإنما اقتصر المصنف على الثاني ، لأنه الأهم ، وإلا فالأول وهو الصغائر كذلك ، وعبارة النووي « واتفقوا على أن التوبة من جميع المعاصي واجبة على الفور ولا يجوز تأخيرها سواء كانت المعصية صغيرة أو كبيرة » انتهت .

[ ٧٦٠ ] | والمراد بالمتاب : التوبة ، فهو مصدر ميمي بمعنى التوبة : وهي لغة مطلق التوبة: الرجوع . وشرعًا : ما استجمع ثلاثة أركان : الإقلاع من الذنب فلا تعريفها تصح توبة المكَّاس مثلًا إلا إذا أقلع عن المكس. والندم على فعلها لوجه وشروطها اللَّه تعالى فلا تصح توبة من لم يندم أو ندم لغير وجه الله تعالى كأن ندم

لأجل مصيبة حصلت له والعزم على أن لا يعود إلى مثلها أبدًا ، فلا تصح توبة من لم يعزم على عدم العود . وهذا إن لم تتعلق المعصية بالآدمي ، فإن تعلقت به فلها شرط رابع: وهو رد الظلامة إلى صاحبها أو تحصيل البراءة منه تفصيلًا عندنا معاشر الشافعية وأما عند المالكية فيكفى تحصيل البراءة إجمالًا ، وفيه فسحة ، فإن لم يقدر على ذلك بأن كان مستغرق الذمم ، فالمطلوب منه الإخلاص وكثرة التضرع إلى اللَّه لعله يرضى عنه خصماءه يوم القيامة . ومن شروطها أيضا : صدورها قبل الغرغرة وهي حالة النزع، وقبل طلوع الشمس من مغربها ، ففي حالة الغرغرة لا تقبل توبة ولا غيرها ، وكذلك إذا طلعت الشمس من مغربها فإنه حينئذ يغلق باب التوبة ويسمع له دوي ، فتمتنع التوبة على من لم يكن تاب قبل ذلك ، ولا فرق في عدم صحة التوبة في حال الغرغرة عند الأشاعرة بين الكافر والمؤمن العاصى ، وأما عند الماتريدية فلا تصح من الكافر في حال الغرغرة وتصح من المؤمن حينئذ ، وبعضهم بعكس مذهب الماتريدية ، وعلى كل حال هو بعيد ، ولا خلاف في وجوب التوبة عينًا ، وإنما الخلاف في دليل الوجوب ، فعندنا

دليله سمعي كقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ النور : ٣١ ] وعند المعتزلة دليله عقلي ، لأن العقل يدرك حسنها ، وما أدرك العقل حسنه فهو واجب بناء على مذهبهم الفاسد من أن الأحكام تابعة للتحسين والتقبيح العقليين .

[ ٧٦١] قوله: (ولا انتقاض إن يعد للحال) أي ولا انتقاض لتوبة التائب الشرعية وإن يعد للحال التي كان عليها من التلبس بالذنب ، فلا يعود ذنبه الذي تاب منه بعوده له ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بانتقاض التوبة بعوده للذنب ، فيعود ذنبه الذي تاب منه بعوده له ، لأن من شروط التوبة عندهم أن لا يعاود إلى الذنب بعد التوبة وعند الصوفية معاودة الذنب بعد التوبة أقبح من سبعين ذنبًا بلا توبة .

١٢٦ - لكِنْ يُجَدِّدْ تَوْبَةً لِمَا اقْتَرَفْ وَفِي الْقَبُولِ رَأْيُهُمْ فَد اخْتَلَفْ ٢٦١ - ٧٦٠]

[ ٧٦٢ ] قوله: (لكن يجدد توبة لما اقترف ) بسكون الدال لأنه رجز: أي لكن يجب عليه تجديد التوبة للذنب الذي ارتكبه ثانيًا ، فلا يضر إلا الإصرار على المعاصي ، بخلاف ما إذا كان كلما وقع في معصية تاب منها قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُجِبُ النَّوَ اللَّهَ اللَّهَ عَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُجِبُ النَّوَ اللَّهَ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

[ ٧٦٣ ] وفي الحديث « التائب من الذنب كمن لا ذنب له » (١) .

[ ٧٦٤] وقوله (وفي القبول رأيهم قد اختلف ) أي : وفي قبول التوبة رأي العلماء قد اختلف ، فقال إمامنا أبو الحسن الأشعري بأنها تقبل قطعًا بدليل قطعي ، كما يدل له قوله تعالى : ﴿ وَهُو اَلَذِى يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ [ الشورى : ٢٥] والدعاء بقبولها لعدم الوثوق بشروطها .

[ ٧٦٥] وقال إمام الحرمين والقاضي بأنها تقبل ظنًا بدليل ظني ، لكنه قريب من القطع ، إذ يحتمل أن معنى قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ اللَّذِي يَقَبُلُ اللَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ [ الشورى : ٢٥] أنه يقبلها إن شاء ، وهذا الخلاف في غير توبة الكافر ، وأما هي فمقبولة قطعًا بدليل قطعي اتفاقًا لقوله تعالى : ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفّر لَهُم مّا قَد سَلَفَ ﴾ [ الأنفال : ٣٨] وهل توبة الكافر نفس إسلامه ، أو لابد مع ذلك من الندم على كفره ، فأوجبه إمام الحرمين ، وقال غيره يكفيه إيمانه ، لأن كفره مُحِي بإيمانه .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ( ٤٢٥٠ ) .

١٢٧ - وَحِفْظُ دين ثُمَّ نَفْس مَالْ نَسَبْ ومِثْلُهَا عَقْلٌ وَعِرْضٌ قَدْ وَجَبْ [ ٧٦٦ - ٧٧٥]

[ ٧٦٦] قوله: ( وحفظ) .. إلخ هذا شروع في المسألة المعروفة عند القوم المحليات بالكليات الخمس أو الست ، وهو الموافق للمتن حيث جعل العرض المخمس مستقلًا عن النسب ، فمن جعل العرض راجعًا للنسب عبر عنها بالكليات

الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات لأنه يتفرع عليها أحكام كثيرة ، ولأنها وجبت في كل ملة فلم تبح في ملة من الملل .

[ ٧٦٧] فإن قيل: يرد عليه أن شرب الخمر كان جائزًا في صدر الإسلام بوحي وتكرر النسخ له . أجيب بأن المراد أن المجموع لم يبح في ملة من الملل أو أنه باعتبار ما استقر عليه أمر ملتنا وآكد هذه الأمور الدين ، لأن حفظ غيره وسيلة لحفظه ، ثم النفس ، لأن قتل النفس يلي الكفر كما تقدم ، ثم النسب ثم العقل . وبعضهم قدم العقل على النسب ، والأول أولى ، لأن الزنا أشد تحريمًا من شرب الخمر ، ثم المال وفي مرتبته العرض إن لم يؤد الطعن فيه إلى قطع نسب ، فإن أدى إلى ذلك كأن قذف زوجته بالزنا ونفى ولدها عنه فهو في مرتبة النسب ، ومنهم من يقدم العرض على المال .

[ ٧٦٨] قال السنوسي: والذي يظهر لو قيل به عكسه ، لأن العقوبة المترتبة على أخذ الأموال كما في السرقة وقطع الطريق ، أعظم من العقوبة المترتبة على الخوض في الأعراض كما في القذف .

[ ٧٦٩] وقوله: (دين) أي: ما شرعه الله تعالى لعباده من الأحكام، والمراد بحفظه صيانته عن الكفر وانتهاك حرمة المحرمات ووجوب الواجبات، فانتهاك حرمة المحرمات: أن يفعل المحرمات غير مُبالِ بحرمتها، وانتهاك وجوب الواجبات: أن يترك الواجبات غير مبال بوجوبها، ولحفظ الدين شرع قتال الكفار الحربيين وغيرهم كالمرتدين.

[ ٧٧٠] وقوله: (ثم نفس) أي: عاقلة ولو بحسب الشأن فيدخل الصغير والمجنون، وتخرج البهيمة فيتصرف الشخص فيها بالوجه الشرعي كالذبح وغيره إن كانت له، فإن كانت لغيره فهي داخلة في المال، ولحفظ النفس شرع القصاص في النفس والطرف لأنه ربما أدى إلى النفس.

[ ٧٧١] وقوله: ( مال ) يقرأ بسكون اللام وحذف الألف: أي ومال فهو على حذف حرف العطف، والمراد به: كل ما يحل تملكه شرعًا وإن قل، ولحفظه شرع حد السرقة وحد قطع الطريق.

[ ۷۷۲ ] وقوله : (نسب ) أي : ونسب ، فهو على حذف حرف العطف ، والمراد الارتباط الذي يكون بين الوالد وولده ، ولحفظه شرع حد الزنا .

[ ٧٧٣ ] وقوله : ( ومثلها عقل ) أي : ومثل المذكورات عقل في وجوب الحفظ ، ولحفظه شرع حد شرب الخمر والدية ممن أذهبه بجناية .

[ ٧٧٤] وقوله: (وعرض) أي: ومثلها عرض في وجوب الحفظ، وهو بكسر العين: موضع المدح والذم من الإنسان، وهو وصف اعتباري تقوِّيه الأفعال الحميدة وتزري به الأفعال القبيحة، ولحفظه شرع حد القذف للعفيف والتعزير لغيره، فيحد من قذف عفيفًا، ويعزر من قذف غير عفيف.

[ ٧٧٥ ] وقوله : (قد وجب ) أي : حفظ الجميع ، وقد عرفت الآكد منها وإنما لم يرتبها الناظم على ترتيبها في الآكدية لضيق النظم . ۱۲۸ – وَمَنْ لَمُعْلُوم ضَرُورَةً جَحَدْ منْ ديننَا يُقْتَلُ كُفْرًا لَيْسَ حَدْ الرَّانَا فَلْتَسْمَع [ ٧٧٦ – ٧٧٩]

[ ٧٧٦] قوله: (ومن لمعلوم ضرورة جحد \* من ديننا يقتل كفرًا ليس حد) (من) المعلوم مبتدأ، و(لمعلوم) معمول مقدم لجحد، واللام زائدة لتقوية العامل فإنه من الدين ضعف بالتأخير، و(ضرورة) منصوب بنزع الخافض: أي بالضرورة، أو

على التمييز: أي من جهة الضرورة ، و ( جحد ) صلة ( من ) و ( من ديننا ) متعلق بر (معلوم ) وجملة ( يقتل ) ... خبر ، و ( كفرًا ) منصوب على أنه مفعول لأجله ، و ( ليس حد ) معلوم مما قبله ، لكنه أتى به توضيحًا ، والمعنى : من جحد أمرًا معلومًا من أدلة ديننا بشبه الضرورة بحيث يعرفه خواص المسلمين وعوامهم كوجوب الصلاة والصوم وحرمة الزنا والخمر ونحوها ، يقتل لأجل كفره ، لأن جحده لذلك مستلزم لتكذيب النبي عليه وليس قتله حدًّا ولا كفارة لذنبه كما في سائر الحدود فإنها كفارات للذنوب .

[ ۷۷۷] قوله: (ومثل هذا من نفى لمجمع) أي: ومثل من جحد أمرًا معلومًا من الله الله النفرورة : من نفى حكمًا مجمعًا عليه إجماعًا قطعيًا ، وهو ما اتفق المعتبرون على كونه إجماعًا بخلاف الإجماع السكوتي فإنه ظني لا قطعي ، وظاهر كلام الناظم أن من نفى مجمعًا عليه يكفر وإن لم يكن معلومًا من الدين بالضرورة كاستحقاق بنت الابن السدس مع بنت الصلب ، وهو ضعيف وإن جزم به الناظم ، والراجح أنه لا يكفر من نفى المجمع عليه إلا إذا كان معلومًا من الدين بالضرورة .

[ ٧٧٨] وقوله : (أو استباح كالزنا) أي : أو اعتقد إباحة محرم مجمع عليه معلوم من الدين بالضرورة ولو صغيرة سواء كان تحريمه لعينه كالزنا وشرب الخمر ، أو لعارض كصوم يوم العيد فإن تحريمه لعارض وهو الإعراض عن ضيافة الله تعالى ، خلافًا لبعض الماتريدية حيث قال : من اعتقد حل محرم . فإن كان تحريمه لعينه كالزنا وشرب الخمر كفر ، وإلا فلا ، كما إذا استحل صوم يوم العيد ولا يخفى أنه يلزم من استباحة المحرم المجمع عليه المعلوم من الدين بالضرورة أنه نفى مجمعًا عليه فهو داخل فيما قبله ، فما ذكره المصنف صريحًا لا تبعًا للقوم وتنصيصًا على أعيان المسائل وزيادة في الإيضاح .

[ ۷۷۹ ] وقوله : ( فلتسمع ) تكملة .

• ١٣٠ – وَوَاحِبٌ نَصْبُ إِمَامٍ عَدْلِ الشَّرْعِ فَاعْلَمْ لاَ بِحُكُم الْعَقْل [ ٧٨٠ - ٧٨٤ ]

[ ٧٨٠] قوله: ( وواجب نصب إمام عدل ) ( واجب ) خبر مقدم و ( نصب ) الإمامة متداً مؤخر: أي ونصب إمام عدل واجب على الأمة عند عدم النص من المعظمى الله أو رسوله على معين وعدم الاستخلاف من الإمام السابق بخلافه عند

النص من الله كما في قوله تعالى : ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [ ص : ٢٦ ] أو من رسوله أو الاستخلاف من الإمام السابق كما وقع من أبي بكر ، فإنه أوصى بالحلافة بعده لعمر ﴾ .

[ ٧٨١ ] ولا فرق في وجوب نصب الإمام بين زمن الفتنة وغيره كما هو مذهب أهل السنة وأكثر المعتزلة . وقيل : يجب لتسكين الفتنة وقيل في غيرها لأنه زمن الطاعة . وقيل : لا يجب أصلًا .

الرقيق مشغول بخدمة سيده ولأنه مستحقر في أعين الناس فلا يهاب ولا يمتثل أمره . وعدم الفسق ، لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه والمراد كونه عدلًا ولو ظاهرًا ، لأنه الذي كلفنا به ، فلا يشترط العدالة الباطنة . ثم إن هذه الشروط إنما هي في الابتداء وحالة الاختيار ، وأما في الدوام فلا يشترط كما يعلم مما يأتي ، ولو تغلب عليها شخص قهرًا وانعقدت له وإن لم يكن أهلًا كصبي وامرأة وفاسق ، وتجب طاعته فيما أمر به أو نهى عنه كالمستوفى للشروط .

[ ٧٨٣ ] قوله: ( بالشرع فاعلم لا بحكم العقل) أي: أن وجوب نصب الإما بالشرع عند أهل السنة فاعلم ذلك، ورد بقوله: ( لا بحكم العقل) على بعض المعتزلة كالجاحظ (١) وغيره حيث ذهبوا إلى أن ذلك بالعقل لا بالشرع بناء على قاعدتهم من التحسين والتقبيح العقلين ومن الوجوه الدالة على وجوبه بالشرع: أن الشارع أمر بإقامة الحدود وسد الثغور وتجهيز الجيوش وذلك لا يتم إلا بإمام يرجعون إليه في أمورهم.

<sup>(</sup>١) هو : عمرو بن بحر بن محبوب الكناني أبو عثمان من أئمة الأدب العباسي والعربي ، زعيم الفرقة الجاحظية من المعتزلة توفي في البصرة سنة ٢٥٥ هـ من مصنفاته : الحيوان ، البخلاء ، تنبيه الملوك ، رسائل الجاحظ . ( انظر : الأغلام ١٠٤٥ ) .

ر ٧٨٤ م وقد أجمعت الصحابة عليه بعد مفارقته الدنيا ﷺ واشتغلوا به عن دفنه ﷺ لأنه توفى يوم الاثنين عند الزوال فمكث ذلك اليوم وليلة الثلاثاء ودفن ﷺ في آخر ليلة الأربعاء ، وقال أبو بكر ﷺ : ولابد لهذا الأمر ممن يقوم به فانظروا وهاتوا آراءكم رحمكم اللَّه تعالى ، فقالوا من كل جانب من المسجد : صدقت صدقت ، ولم يقل أحد منهم لا حاجة بنا إلى إمامٍ واجتمع المهاجرون يتشاورون في شأن الخلافة فقالوا لأبي بكر : انطلق بنا إلى إخواننا الأنصار ندخلهم معنا في أمر الخلافة فقال الأنصار : منا أمير . ومنكم أمير فقال عمر : من ثبت له مثل هذه الفضائل التي لأبي بكر ، قال تعالى : ﴿ ثَانِي اللَّهُ مُ مَا فِي ٱلْفَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَاحِيهِ لَا تَحْدَزُنْ ﴾ [ التوبة : ٤٠ ] فأثبت صّحبته بذلك وأثبت له معية كمعية نبيه بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَآ ۖ ﴾ ثم مد يده فبايع أبا بكر وبايعه الناس ، ثم أمرهم بجهاز رسول الله ﷺ فاختلفوا هل يغسل في ثيابه أو يجرد منها ، فألقى اللَّه عليهم النوم وسمعوا من ناحية البيت قائلًا يقول : لا تغسلوه فإنه طاهر . فقال العباس : لا نترك سنة لصوت لا ندري ما هو ، فغشيهم النعاس وسمعوا قائلًا يقول: غسلوه وعليه ثيابه فإن ذلك إبليس وأنا الخضر، فغسله على وعليه قميصه والعباس وابنه الفضل (١) يعينانه ، وقثم (١) وأسامة (١) وشقران (١) مولى المصطفى يصبون الماء وأعينهم معصوبة ، وكفن في ثلاثة أثواب بيض قطن ، ولم يكن في كفنه قميص ولا عمامة ، وصلوا عليه فرادي : يدخل جماعة ويخرج جماعة واختلفوا في الموضع الذي يدفن فيه فقال أبو بكر: سمعت رسول الله عَيْكَ يقول: « لا يدفن نبي إلا حيث قبض». فدفن في بيت عائشة <sup>(٥)</sup> . ذكره الشنواني في حاشيته .

 <sup>(</sup>١) هو: الفضل بن العباس بن عبد المطلب الهاشمي القرشي ، ابن عم رسول الله ﷺ من شجعان الصحابة ،
 وكان جميلًا ، توفي سنة ١٣هـ ، (انظر : الأعلام ٥/٥٠ ، والإصابة ترجمة رقم ٧٠٠٥ .

 <sup>(</sup>٢) هو: قشم بن العباس بن عبد المطلب ، الهاشمي ، ابن عم رسول الله ﷺ أدرك صدر الإسلام ، ولاه علي ابن أبي طالب على المدينة فاستمر فيها إلى أن قتل علي المخرج إلى سمرقند في أيام معاوية واستشهد بها سنة ٥٧ هـ . ( انظر : تهذيب التهذيب ٣٦١/٨ ، والأعلام ٢٩١/١ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول اللّه ﷺ وابن حبه ، أمّره النبي ﷺ على جيش فيهم أبو بكر وعمر وشهد مؤتة ، قالت السيدة عائشة ﷺ : من كان يحب رسول الله فليحب أسامة ، توفي سنة ٤٥ هـ . (انظر : طبقات ابن سعد ٢٠/٤ ، والأعلام ١٩٠/٥) . (٤) هو : شقران الحبشي مولى رسول الله ﷺ وقيل اسمه : صالح ، شهد بدرًا وهو مملوك ، ثم عتق ، قال ابن حجر : أظنه مات في خلافة عثمان . (انظر : تقريب التهذيب رقم ٢٨١٤) .

<sup>(°)</sup> انظر: سيرة ابن هشام ( ٦٦٣/٢ ) .

وَلاَ تَرغْ عَن أَمْره الْبُين وَلَيْسَ يُعْزَلْ إِنْ أُزِيلَ وَصْفُهُ [ ٧٨٠ - ٧٩٠]

١٣١ - فَلَيْسَ رُكْنًا يُعْتَقَدُ فِي الدِّين ١٣٢ - إلا بِكُفْر فَانْبِذَنَّ عَهْدَهُ فَاللَّهُ يَكْفينا أَذَاهُ وَحُدَهُ ١٣٣ - بغَير هذا لاَ يُبَاحُ صَوْفُه

[ ٧٨٥ ] قوله : ( فليس ركنًا يعتقد في الدين ) أي : فليس نصب الإمام ركنًا يعتقد في قواعد الدين المجمع عليها المعلومة بالتواتر بحيث يكفر منكرها كالشهادتين والزكاة والصلاة وصوم رمضان والحج ، لأنه ليس معلومًا من الدين بالضرورة فلا يكفر منكره .

[ ٧٨٦] | وقوله : ( ولا تزغ عن أمره المبين ) أي : ولا تخرج عن امتثال أمره الواضح وجــوب الجاري على قواعد الشريعة وفي كلامه حذف الواو مع ما عطفت ، والتقدير: طاعــة عن أمره ونهيه كما أشار إليه الشارح، ولو حمل الأمر في النظم على الشأن الإمــــام | لعم الأمرين جميعًا فتجب طاعته على جميع الرعايا ظاهرًا وباطنًا لقوله تعالى :

﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُرٌّ ﴾ [ النساء : ٥٩ ] وهم العلماء والأمراء ولقوله في الحرام والمكروه ، وأما المباح فإن كان فيه مصلحة عامة للمسلمين وجبت طاعته فيه ، وإلا فلا ، فلو نادى بعدم شرب الدخان المعروف الآن وجبت عليهم طاعته ، لأن في إبطاله مصلحة عامة إذ في تعاطيه خسة لذوي الهيئات ووجوه الناس ، خصوصًا إذا كان في القهاوي ، و قد وقع أنه أمر بترك الدخان في الأسواق والقهاوي فيحرم الآن .

[ ٧٨٧ ] قوله : ( إلا بكفر فانبذن عهده ) أي : إلا إذا أمر بكفر فاطرحن بيعته جهرًا ، فإن لم تقدر على الجهر بذلك فاطرحها سرًّا .

[ ٧٨٨ ] وقوله : ( فالله يكفينا أذاه وحده ) أي : فالله تعالى يكفينا أذى الإما الذي أمر بالكفر وحده إذ هو الذي ناصيته بقدرته .

[ ٧٨٩ ] قوله : ( بغير هذا لا يباح صرفه ) أي : بغير هذا الكفر من جميع المعاصى لا يجوز خلعه عن الإمامة لا جهرًا ولا سرًّا.

[ ٧٩٠ ] وقوله : ( وليس يعزل إن أزيل وصفه ) بسكون اللام من « يعزل » للوزن أي وليس يعزل إذا ولى مستكملا للشروط ثم أزيل وصفه السابق وهو العدالة بطرو الفسق خلافًا لطائفة ذهبوا إلى أنه يعزل بذلك .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٧١٣٧ ) ، ومسلم ( ١٨٣٥ ) عن أبي هريرة .

١٣٤ – وَأَمْرُ بِعُرْفِ وَاجْتَنِبْ نَمِيمَهْ ﴿ وَغِيبَةً وَخَصْلَةً ذَمِيمَهُ [٧٩١ - ٨١٣]

قوله: ( وأمر بعرف ) أي وانه عن منكر ، ففيه حذف الواو مع ما عطفت ، وإنما ترك المصنف النهي عن المنكر لاستلزامه الأمر له . والعرف بضم العين : بالمعروف الغة في المعروف ، وهو ما عرفه الشرع وهو الواجب والمندوب . والمنكر : ما أنكره الشرع وهو الحرام والمكروه ، فيندب الأمر بالمندوب والنهي عن المكروه ويجب الأمر بالواجب والنهي عن الحرام وجوبًا كفائيًا ، فإذا قام به

[ [ [ [ ] وجوب الأمر والنهي عن المنكر

البعض سقط الطلب عن الباقين ، وهو فوري إجماعًا ، ولا يختص وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بمن لا يرتكب مثله ، بل من رأى منكرًا وهو يرتكب مثله فعليه أن ينهي عنه ، ولهذا قال إمام الحرمين : يجب على متعاطى الكأس أن ينكر على الجلاس .

[ ٧٩٢] وقال الغزالي : يجب على من زني بامرأة أمرها بستر وجهها عنه .

[ ٧٩٣ ] والدليل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر : الكتاب و السنة والإجماع . أما الكتاب فكقوله تعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمُؤُونِ وَيَتْهَوَّنَ عَنِ ٱلْمُنكُرُّ ﴾ [ آل عمران : ١٠٤ ] .

[ ٧٩٤] وأما السنة فكحديث أبي سعيد الحدري ، سمعت رسول الله ﷺ يقول : « من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان » (١) أي أقل ثمراته (<sup>٢)</sup> لدلالته على عدم انتظامه ، وإلا فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها.

[ ٧٩٥] | فمراتب الإنكار ثلاث أقواها:

مسراتب أن يغيره بيده ، ويليها التغيير بالقول ، وأضعفها الإنكار بالقلب ، بأن الإنكار | يكرهه بقلبه ولا يرضى به .

[ ٧٩٦ ] وأما الإجماع ، فلأن المسلمين في الصدر الأول وبعده كانوا يتواصون بذلك ويوبخون تاركه مع الاقتدار عليه ، ولا يشكل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلّ إِذَا ٱهْتَدَيَّتُمَّ ﴾ [المائدة: ١٠٥] لأن المعنى إذا فعلتم ما كلفتم به ومنه الأمر بالمعروف

<sup>(</sup>١) مسلم ( ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) قوله : «أي أقل ثمراته » عبارة الشيخ الأمير : المراد هنا : الأعمال كما في قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُمْنِمِعَ إيمَنكُمُّ ﴾ ومعنى ضعف الإنكار بالقلب : دلالته على غرابة الإسلام وعدم انتظامه وهي أظهر من هذه العبارة .

والنهي عن المنكر لا يضركم فعل غيركم للمعصية ، فصارت الآية دالة على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (١) .

[ ٧٩٧ ] قال ابن مسعود : إن من أكبر الذنوب عند الله أن يقال للعبد : اتق الله فيقول : عليك بنفسك .

[ ٧٩٨ ] وفي الحديث « من قيل له اتق الله ، فغضب وقف يوم القيامة فلم يبق ملك إلا مر به وقيل له : أنت الذي قيل لك اتق الله فغضبت » (٢) يعني يوبخونه .

[ ٩ ٩ ٧ ] واعلم أن لوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شروطًا ، أحدها : أن شروط الأمر للتولي لذلك عالمًا بما يأمر به وينهى عنه ، فالجاهل بالحكم لا يحل بالمعروف له الأمر ولا النهي فليس للعوام أمر ولا نهي فيما يجهلونه ، وأما الذي استوى في معرفته العام والخاص ففيه للعالم وغيره الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

وثانيها : أن يأمن أن يؤدي إنكاره إلى منكر أكبر منه ، كأن ينهى عن شرب الخمر فيؤدي نهيه عنه إلى قتل النفس أو نحوه فعدم هذين الشرطين يوجب التحريم .

وثالثها: أن يغلب على ظنه أن أمره بالمعروف مؤثر في تحصيله وأن نهيه عن المنكر مزيل له ، وعدم هذا الشرط يسقط الوجوب ويبقى الجواز إذا قطع بعدم الإفادة ، والندب إذا شك فيها . قاله القرافي وغيره .

[ ٨٠٠] وقال السعد والآمدي: بالوجوب فيما لو ظن عدم الإفادة أو شك فيها بخلاف ما إذا قطع بعدم الإفادة . ولفظ السعد: ومن الشروط تجويز التأثير بأن لا يعلم قطعًا عدم التأثير ، لئلا يكون عبثًا واشتغالًا بما لا يعني اهـ .

ونحوه قول الآمدي : من شروط الوجوب أن لا ييأس من إجابته اهـ .

وقال أكثر العلماء كالشافعية: لا يشترط هذا الشرط، لأن الذي عليه الأمر والنهي لا القبول، كما قال تعالى: ﴿ مَّا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا اَلْبَلَثُمُ ﴾ [ المائدة: ٩٩] وقال تعالى: ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ اَلْدِكْرَىٰ نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ الذاريات: ٥٥] ولذلك قال النووي: قال العلماء: ولا يسقط عن المكلف الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لكونه لا يفيد في ظنه بل يجب

أجمعوا على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عليهم بأيديهم وألسنتهم إن استطاعوا ذلك وإلا فيقلوبهم . ( انظر : رسالة إلى أهل التغر بباب الأبواب ١٦٨ ) .

<sup>(</sup>٢) حديث « من قيل له اتق الله ... » لم نجده والله أعلم .

عليه فعله . اه . ملخصًا من شرح المصنف ومن حاشية الشنواني .

[ ٨٠١] قوله: ( واجتنب نميمه ) أي : انفر منها وتباعد عنها ، والأمر في ذلك للوجوب العيني والنميمة: نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على وجه الإفساد بينهم كقوله: فلان يقول فيك كذا ، لكن قال أبو حامد الغزالي: وليست النميمة مختصة بذلك ، بل حدها كشف ما يكره كشفه سواء كان الكشف بالقول أو بالكتابة أو الرمز أو نحوها، وسواء كان المنقول

النميمة : تعريفها وحدُها ، والنهي عنها

من الأعمال أو من الأحوال ، وسواء كان عيبًا أو غيره .

[ ٨٠٢ ] قال النووي : فحقيقة النميمة إفشاء السر وهتك الستر عما يكره كشفه .

[ ٨٠٣ ] قال : وكل من حملت إليه نميمة لزمه ستة أمور :

الأول : أن لا يصدقه لأن النمام فاسق والفاسق مردود الخبر .

الثاني : أن ينهاه عن ذلك وينصحه .

الثالث: أن يبغضه فإنه بغيض عند الله ويجب بغض من أبغضه الله تعالى .

الرابع : أن لا يظن بالمنقول عنه السوء لقوله تعالى : ﴿ ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنَ إِنَ يَعْضَ اَلظَنَ إِثَدُّ ﴾ [ الحجرات : ١٢ ] .

الخامس : أن لا يحمله ما حكى له على التجسس والبحث عن تحقيق ذلك قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَجَسَّسُوا ﴾ [ الحجرات : ١٢ ] .

السادس: أن لا يحكى نميمة عنه فيقول: فلان حكى لى كذا، فيصير بذلك نمامًا والنميمة محرمة بالإجماع ، والمذاهب متفقة على أنها كبيرة ؛ لحديث الصحيحين « لا يدخل الجنة نمام » وفي رواية لمسلم « قتات » بتاءين أولاهما مشددة أي نمام ، من قتُّ الحديث : نمه ، والمراد : لا يدخلها مع السابقين إلا إن غُفر له ، وكل ذلك ما لم تدع الحاجة إليها ، وإلا جازت ، لأنها حينئذ ليست نميمة بل نصيحة ، كما إذا أخبرك شخص بأن فلانًا يريد البطش بمالك أو بأهلك أو نحو ذلك لتكون على حذر ، فليس ذلك بحرام لما فيه من دفع المفاسد ، وقد يكون بعضه واجبًا كما إذا تيقن وقوع ذلك لو لم يخبرك بهذا الخبر ، وقد يكون بعضه مستحبًا كما إذا شك في ذلك ذكره النووي . أفاده المصنف في شرحه .

[ ۸۰٤] الغيبة: تعريفها، حـدهـا ووجـوب اجتنابها

قوله: ( وغيبة ) أي واجتنب غيبة ، والأمر فيه للوجوب العيني كما في سابقه . والغيبة بكسر الغين : ذِكْرك أخاك بما يكره ولو بما فيه ولو بحضوره ، لكن ظاهر المادة يؤيد ما قيل من أن ما في الحضور لا يسمى غيبة بل بهتانًا ، وإذا ذكره بما ليس فيه فقد زاد إثم الكذب . ومن الضلال قول بعض العامة : ليس هذا غيبة إنما هو إخبار بالواقع ، فربما جره ذلك لكفر الاستحلال والعياذ بالله .

وليست الغيبة مختصة بالذكر ، بل ضابطها كل ما أفهمت به غيرك نقصان مسلم بلفظك أو كتابتك ، أو أشرت إليه بعينك أو يدك أو رأسك أو نحو ذلك ، سواء كان ذلك في بدنه أو دينه أو دنياه أو ولده أو والده أو زوجته أو خادمه أو حرفته أو لونه أو مركوبه أو عمامته أو ثوبه أو غير ذلك مما تتعلق به ، ومن ذلك قول المصنفين في كتبهم : «قال فلان كذا ، وهو غلط أو خطأ » أو نحو ذلك ، فهو حرام إلا إن أرادوا بيان غلطه أو خطئه لئلا يقلد ، لأن ذلك نصيحة لا غيبة .

وقولهم: قال مصنف، أو قال قوم أو جماعة كذا وهو غلط أو خطأ، أو نحو ذلك ليس غيبة، لأن الغيبة لا تكون إلا في إنسان معين أو جماعة معينين. وقولك: فعل كذا بعض الناس أو بعض الفقهاء أو من يدعي العلم أو بعض المفتين أو نحو ذلك: غيبة محرمة إذا كان المخاطب يفهمه بعينه. وقضية ذلك أنك إذا ذكرت شخصًا تعرفه أنت دون المخاطب لا يكون غيبة، ويشكل عليه حرمة الغيبة في الخلوة دون حضور أحد، وكذا بالقلب فقط فإنها بالقلب محرمة كهي باللسان، ومحل ذلك في غير من شاهد. وأما من شاهد فيعذر في الاعتقاد حينئذ، نعم ينبغي أن يحمله على أنه تاب. وذكر بعضهم أنه إن كان معينًا عند الذاكر والسامع حرمت، وإن كان مبهمًا عندهما وذكر بعضهم أنه إن كان مبهمًا عند السامع دون الذاكر حرمت على الذاكر دون السامع، وذكر الأخ في التعريف السابق لذكره في بعض الأحاديث، وقد أخذ به جمع وقالوا: لا غيبة في الكافر. والحق أنه إن كان حربيًّا فلا غيبة فيه، وإن كان ذميًّا حرمت غيبته، وتخصيص المسلم بالذكر في الأحاديث لشرفه. وحكم الغيبة التحريم بالإجماع وفي الكتاب العزيز ﴿ أَيُمِنُ أَحَدُ حُدُ الله اشتملت على خمسة أمور وهي كونه لحمًا ومينًا نيئًا ومِن آدمي وأخ.

[ ٨٠٥] وفي سنن أبي داود والترمذي عن عائشة صَعِيَّتُهَا أنها قالت: قلت للنبي

وَاللَّهُ : « حسبك من صفية كذا وكذا » (١) تعني قصيرة ، فقال : « لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته » قال النووي : معنى مزجته : خالطته بحيث يتغير بها طعمه أو ربحه لشدة نتنها وقبحها . وهذا الحديث من أعظم الزواجر عن الغيبة وأعمها .

[ 7.7 ] وقد اختلف العلماء في مرتبتها من التحريم ، فقال القرطبي من المالكية : إنها كبيرة بلا خلاف يعني في المذهب ، وإليه ذهب كثير من الشافعية ، وذكر صاحب العدة ( $^{(7)}$  أنها صغيرة وأقره عليها الرافعي ( $^{(7)}$  ومن تبعه لعموم البلوى بها ، فقل من يسلم منها ، وفي التعليل نظر لا يخفى ، لأن ذلك لا يقتضي كونها من الصغائر والذي جزم به ابن حجر الهيتمي ( $^{(1)}$ ) في شرح الشمائل ( $^{(2)}$ ) أن غيبة العالم وحامل القرآن كبيرة ، وغيبة غيرهما صغيرة وهو المعتمد ، و كما يحرم على المغتاب ذكر الغيبة يحرم على السامع استماعها وإقرارها ، فيجب على كل من سمع إنسانا يذكر غيبة محرمة أن ينهاه إن لم يخف ضررًا ظاهرًا .

[ ۸۰۷] وقد ورد « من رد غيبة مسلم رد الله عن وجهه النار يوم القيامة » <sup>(۱)</sup> فإن لم يستطع باليد ولا باللسان فارق ذلك المجلس ، ولا يخلص الإنكار بحسب الظاهر . فإن قال بلسانه : أسكت ، وهو يشتهي بقلبه استمراره ، فذلك نفاق ، كما قاله الغزالي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ( ٤٨٤٢ ) ، والترمذي ( ٢٥٠٢ ) ، عن عائشة سَلِيْتُهَا .

 <sup>(</sup>٢) صاحب العدة لعلّة : أبو عبد الله الحسين بن علي بن الحسين ، فقيه شافعي كان يدعى إمام الحرمين ،
 جاور بمكة ثلاثين عامًا ، توفي سنة ٤٩٨ وقيل : ٤٩٥ له كتاب العدة في خمسة أجزاء ضخمة . ( انظر :
 طبقات الإسنوي ٢٧/١ ، شذرات الذهب ٤٠٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) هو: عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم أبو القاسم القزويني . من كبار فقهاء الشافعية ، الصالح الزاهد وكان ذا أحوال وكرامات توفي سنة ٦٢٣ هـ وقيل غيرها . من مصنفاته : فتح العزيز في شرح الوجيز للغزالي ، شرح مسند الشافعي . ( انظر : الأعلام ٥/٤٥) .

<sup>(</sup>٤) هو: أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي ، الأنصاري ، الشافعي شهاب الدين ، أبو العباس فقيه مشارك في أنواع من العلوم . ولد في محلة أبي الهيتم من إقليم الغربية بمصر في رجب سنة ٩٠٩ هـ وتوفي بمكة سنة ٩٧٣ هـ ، من تصانيفه : تحفة المحتاج لشرح المنهاج ، وأشرف المسائل إلى فهم الشمائل ، وغيرهما . ( انظر : شذرات الذهب ٨/٧٣٠ ، معجم المؤلفين ٢٩٣/١ ) .

<sup>(</sup>٥) شرح الشمائل: للشيخ عبد الرؤوف المنياوي وهو شرح ممزوج مجلد وله شمائل أهل الفضائل في الحديث والقديم إلخ، ذكر فيه أن ممن تصدى لشرحه مولانا عاصم الدين الإسفراييني الشافعي وتلاه الفقيه الشهيد الشهاب الدين بن حجر الهيثمي، ثم شرح شرحًا متوسطًا وفرغ من تعليقه في آخر أيام التشريق سنة ٩٩٩ه. (انظر: كشف الظنون ١٠٤١/٢).

<sup>(</sup>٦) جاء مثله في الترمذي ولكن بلفظ « من رد عن عرض أخيه ... » وقال : حديث حسن .

فلابد من كراهته بقلبه ، وربما ألحق مجلس الغيبة بمظان الإجابة فيقول : الله يلطف بنا وبفلان فعل كذا وكذا ، ومن ذلك غيبة المتفقهين والمتعبدين فيقال لأحدهم : كيف حال فلان ؟ فيقول : الله يصلحنا ، الله يغفر لنا ، الله يصلحه ، نسأل الله العافية ، الله يتوب علينا ، وما أشبه ذلك مما يفهم منه تنقيصه فكل ذلك غيبة محرمة وكذلك إذا قال : فلان ماله حيلة كلنا نفعل ذلك .

[ ٨٠٨] واعلم أن العلماء ذكروا أن الغيبة تباح في أحوال للمصلحة ، بل وربما الخطوال التي وجبت ، وتلك الأحوال ستة نظمها الجوجري (١) بجيمين على الصواب يجوز فيها الغيبة في قوله :

لِسِتِّ غيبةٌ كَرِّرْ وخذها منظَّمةً كأمثالِ الجواهِرْ تظلَّم واستعنْ واستفتِ حذِّرْ وعرِّفْ واذْكُرَنْ فِشقَ المجاهِرْ

فالأول : التظلم كأن يقول المظلوم لمن له الولاية كالقاضي : فلان ظلمني مثلًا .

والثانية : الاستعانة على تغيير المنكر ، كأن يقول لمن يرجو قدرته على إزالة المنكر : و فلان يعمل كذا فأعني على منعه ، بشرط أن يكون قصده التوصل إلى إزالة المنكر ، فإن لم يقصد ذلك كان حرامًا .

والثالثة : الاستفتاء ، كأن يقول للمفتي : ظلمني فلان فهل له ذلك ؟ وما طريقي في الحلاص منه .

والرابعة : التحذير ، كأن تذكر عيوب شخص لمن يريد الاجتماع عليه إذا لم ينكف بدون ذكرها وإلا حرم .

والخامسة : التعريف ، كأن يقول فلان الأعمش أو الأعرج ، أو نحو ذلك فيمن كان معروفًا بذلك ، بشرط أن يكون بنية التعريف ، فإن كان بقصد التنقيص حرم .

والسادسة : أن يكون مجاهرًا بفسقه كالمجاهر بشرب الخمر وأخذ المكس وغير ذلك ، فيجوز ذكره بما فسق به لا بغيره من العيوب ، بشرط أن يقصد أن تبلغه لينزجر . وحديث « لا غيبة في فاسق » (٢) غير ثابت الصحة عند أهل العلم ، ولو سلمت صحته وجب تقييده بما إذا اغتابه بما فسق به بعد مجاهرته به بالشروط المذكورة .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عبد المنعم بن محمد شمس الدين ، من فقهاء الشافعية بمصر توفي سنة ٨٨٩ هـ ، من مصنفاته : شرح الإرشاد ، شرح شذرات الذهب ( انظر : الأعلام ٢٥١/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) في إسناده ضعف ، انظر : المقاصد الحسنة للسخاوي ص ٣٥٤ .

[ ٩ . ٩ ] والتوبة تنفع في الغيبة من حيث الإقدام عليها . وأما من حيث الوقوع في حرمة من هي له فلابد فيها مع التوبة من طلب عفو صاحبها عنه إذا بلغته ، و إذا لم تبلغه كفى الاستغفار له ، وإن بلغته بعد ذلك بلغته ممحوّة ، ولا يصح إبراء صاحبها مع الجهل بما قاله ، كأن يقول له : أنا قلت في حقك كلامًا فسامحني منه ، بل لابد من التعيين على الأصح من وجهين عندنا معاشر الشافعية ، كأن يقول له قلت في حقك كذا وكذا عند فلان وفلان فسامحني منه ، ويكفي الإبراء مع الجهل عند المالكية كما هو ثاني الوجهين عندنا ، ومما يعين على ترك الغيبة شهود أن ضررها عائد على النفس ، فإنه ورد أنه تؤخذ حسنات المغتاب لمن اغتابه وتطرح عليه سيئاته .

[ ٨١٠] وعن ابن المبارك (١) : لو كنت مغتابًا لاغتبت والديّ لأنهما أحق بحسناتي .

[ ٨١١] فالعاقل من اشتغل بعيوب نفسه . فإن قال : لا أعلم لي عيبًا فهذا أعظم عيب . ومما يرجى بركته الاستغفار لأرباب الحقوق ، ومن أوراد سيدي أحمد زروق (٢) و استغفر الله العظيم لي ولوالديّ ولأصحاب الحقوق علي وللمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات » خمس مرات بعد كل فريضة اهم ملخصًا من شرح المصنف بزيادة .

[ ۱۲۲] قوله: (وخصلة ذميمه) أي واجتنب كل خصلة ذميمة شرعًا. وإنما خص المصنف ما ذكره بعد اهتمامًا بعيوب النفس، فإن بقاءها مع إصلاح الخصال الظاهر كلبس ثياب حسنة على جسم ملطخ بالقاذورات، وقد أدخلت الدميمة الكاف ما بقي من أفراد الخصلة الذميمة كالظلم والبغي وقطع الطريق

والغش ، كأن يخلط الرديء بالجيد .

[ ٨١٣ ] وقد روي أن النبي ﷺ مر برجل يبيع طعامًا فأعجبه ، فأدخل يده فرأى بللا فقال له : ما هذا ؟! فقال : أصابته السماء ، فقال : « هلا جعلته من فوق الطعام

<sup>(</sup>۱) هو : عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي التميمي المروزي أبو عبد الرحمن ، الإمام الزاهد الورع ، جمع الحديث والفقه والعربية ، توفي سنة ١٨١هـ . من مصنفاته : الجهاد ، والرقائق . ( انظر : الأعلام ١١٥/٤ ) . (۲) هو : أبو العباس أحمد بن أحمد بن محمد بن عيسى الفاسي الشهير بزروق الشيخ الكامل الولي العارف بالله الصالح الزاهد الفاضل العالم العامل شيخ الطريقة وإمام الحقيقة . أخذ عن أئمة من أهل المشرق والمغرب منهم المشذالي والرصاع وغيرهما . له تآليف محررة معروفة من وقف عليها عرف قدره في العلوم . مولده سنة ٨٤٦ هـ ، وتوفي في صفر سنة ٨٩٩ هـ بمسراطة من عمل طرابلس وقبره متبرك به . ( انظر : شجرة النور

حتى يراه الناس ، من غشنا فليس منا » (١) أي فليس على طريقتنا الكاملة .

وكالكذب لغير مصلحة شرعية ، فإن كان لمصلحة شرعية جاز كالكذب للزوجة تطييبًا لنفسها بل قد يجب كالكذب لإنقاذ مسلم أو لإصلاح ذات البين ، وكعقوق الوالدين ، وترك الصلاة ، ومنع الزكاة والمداهنة ، إن كان فيها إفساد الدين كأن يشكر ظالمًا على ظلمه أو مبطلًا على باطله فتحرم حينئذ ، وقد تجب كما إذا توقف عليها دفع محرم ، وتندب بأن كانت وسيلة لمندوب ، وتكره إن كانت وسيلة لمكروه ، وإن خلت عن ذلك أبيحت ، فتعتريها الأحكام الخمسة .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۱۰۲ ) ، والترمذي ( ۱۳۱۵ ) ، وأبو داود ( ۳٤٤٦ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۲٤ ) عن أبي هريرة ه.

١٣٥ - كَالْعُجْبِ وَالْكِبْرِ وَدَاءِ الْحَسَدِ وَكَالْمِراءِ وَالْجِدَلْ فَاعْتَمِد [ ٨١٤ - ٣٣٨]

[ ١٨١٤] قوله ( كالعجب ) هو رؤية العبادة واستعظامها كما يعجب العابد بعبادته والعالم بعلمه ، فهذا حرام غير مفسد للطاعة وكذلك الرياء ، فهو حرام المفجب غير مفسد للطاعة ، خلافًا لمن قال : بأنه يفسدها ، فإن الذي صرح به بعض المحققين أنه محبط للثواب فقط مع وقوع العمل صحيحًا ، وإنما حرم العجب لأنه سوء أدب مع الله تعالى ، إذ لا ينبغي للعبد أن يستعظم ما يتقرب به لسيده بل يستصغره بالنسبة إلى عظمة سيده ، لاسيما عظمته سبحانه وتعالى . قال تعالى : ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَى قَدَرُوا الله عظمه .

[ ٨١٥] ومما يعين على دفع العجب أن الصادق المصدوق أخبر بأنه يفسد العمل أي يبطل ثوابه ، فإذا أرادت نفسك العجب فقل : عوضك الله في العمل خيرًا . ولا معنى للعجب بما لم يعلم أُقبِل أو لم يقبل ، على أنه حيث شهد أن كل شيء من الله تعالى لم يبقى له شيء يعجب به .

آ ١٨٦٦ | قوله: (والكبر) هو بطر الحق وغمص الخلق بالصاد أو و غمط الخلق دم المحلم وهو «لن يدخل الجنة من كان دم الطاء كما فسره به بيلي في حديث مسلم وهو «لن يدخل الجنة من كان الكبر وفي قلبه مثقال ذرة من الكبر » فقالوا: يا رسول الله إن أحدنا يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنة ، فقال: «إن الله جميل يحب الجمال لكن الكبر بطر الحق وغمص - أو غمط - الناس » (١) بالصاد أو بالطاء . فقوله «لن يدخل الجنة ... إلى مع السابقين ، أو المحمول على المستحيل ، وقد قيل لأول متكبر و هو إبليس في أي مع السابقين ، أو المحمول على المستحيل ، وقد قيل لأول متكبر و هو إبليس في أيكون لك أن تَنكَبَرَ فيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّغِينَ ﴾ [ الأعراف : ١٣ ] .

[ ١٨٧] وقوله «إن اللَّه جميل يحب الجمال » أي إن اللَّه متصف بصفات الجمال وهي صفات الكمال يثيب على التجمل بالملابس ونحوها إظهارًا لنعمته تعالى ، فالتجمل بالملابس و نحوها ليس كبرًا بل يكون مندوبًا في الصلوات والجماعات ونحوها ، وفي حق المرأة لزوجها ، وفي حق العلماء لتعظيم العلم في نفوس الناس ، ويكون واجبًا في حق ولاة الأمور وغيرهم إذا توقف عليه تنفيذ الواجب ، فإن الهيئة المزرية لا تصلح معها مصالح العامة في العصور المتأخرة ، لما طبعت عليه النفوس الآن من التعظيم بالصور ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٩١ ) ، وأحمد في المسند ( ١٣٣/٤ ) ، والطبراني في المعجم الكبير ( ٢٤/٨ ) عن عبد الله بن مسعود ر

عكس ما كان عليه السلف الصالح من التعظيم بالدين والتقوى . ويكون حرامًا إذا كان وسيلة لمحرم ، ومكروهًا إذا كان وسيلة لمكروه ، ومباحًا إذا خلا عن هذه الأسباب .

[ ٨١٨] قال العلماء: بطر الحق: رده على قائله ، أي عدم قبوله منه ، وغمص أو وغمط الناس: احتقارهم ، أي انتقاصهم والتهاون بهم ، وقد عمت البلوى بالكبر حتى قبل: آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرياسة وهو معصية إبليس ، فإنه تكبر حين أمر بالسجود لآدم فامتنع واستقبح أمر الله له بالسجود فلذلك كفر .

[ ١٨١٩] وله دواء عقلي وشرعي وعادي ، أما العقلي فأن يعلم بأن التأثير لله ، وأنه دواء لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعًا ولا ضرًّا ، فلا ينبغي لعاقل أن يتكبر ، فإنه السكبر قد استوى القوي والضعيف والرفيع والوضيع في الذل الذاتي ، وقد قيل لسيد الكائنات : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ أَلاَّمْرِ شَيْءً ﴾ [ آل عمران : ١٢٨ ] وأما الشرعي فهو الوعيد الوارد فيه لكونه صفة الرب من نازعه فيها أهلكه وغارت عليه جميع الكائنات لخروجه على سيدها فيستثقل ظاهرًا وباطنًا كما هو مشاهد .

وأما العادي فإنه ينظر لأصله ومآله وتقلباته ، فإن أصله نطفة قذرة أصلها من دم ، وأقام مدة وسط القاذورات من دم حيض وغيره ، ومدة يبول على نفسه ويتغوط ، ثم هو الآن محشو بقاذورات لا تحصى ويباشر العذرة بيده كذا كذا مرة يغسلها عن جسمه ، ومآله جيفة منتنة . فمن تأمل صفات نفسه عرف مقداره .

[ ٨٢٠] والمتواضع: من عرف الحق ، ورأى جميع ما معه من فضل الله ، ولا يحقر شيئًا في مملكة سيده ، ويسأله دوام ما تفضل به عليه ، ومحل كون الكبر حرامًا إذا كان على عباد الله الصالحين وأئمة المسلمين وهو حينئذ من الكبائر ومن أعظم الذنوب القلبية . واما إذا كان على أعداء الله فهو مطلوب شرعًا حسن عقلا . والمراد بالكبر عليهم : احتقارهم لأجل كفرهم ومعصيتهم لاحتقار ذاتهم .

[ ١٨٢١] قوله: (وداء الحسد) أي: داء هو الحسد، فالإضافة للبيان، هذا إن أريد الدحسد الداء المعنوي، فإن أريد الداء الحسي كان من إضافة المشبه به للمشبه. أي الحسد الشبيه بالداء: وهو تمني زوال نعمة الغير، سواء تمناها لنفسه أو لا، بأن تمنى انتقالها عن غيره لغيره، وهذا أخس الأخساء، لأنه باع آخرته بدنيا غيره، بخلاف ما إذا تمنى مثل نعمة الغير فإنه غبطة محمودة في الخير كما ورد « لا حسد إلا في اثنتين .. » (١) الحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٧٣ ، ومسلم ٨١٦ عن عبد الله بن مسعود .

[ ٨٢٢ ] ودليل تحريمه الكتاب والسنة والإجماع . قال تعالى : ﴿ وَمِن شَكِرٌ حَاسِدٍ الْحَكَ اللهُ وَ وَمِن شَكِرٌ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق : ٥ ] وشره كثير ، فمنه ما هو غير مكتسب وهو إصابة العين ومنه ما هو مكتسب كسعيه في تعطيل الخير عنه وتنقيصه عند الناس ، وربما دعا عليه أو بطش به إلى غير ذلك .

[ ٨٢٣ ] وقال عَلِيْكُم : « إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب - أو العشب » (١) .

[ ٢ ٢ ٨ ] ودواء الحسد النظر للوعيد مع أنه إساءة أدب مع اللَّه تعالى كأنه لا يسلِّم دواء الحسد له حكمه ، ولذلك قال بعضهم :

ألا قل لمن بات لي حاسدا أتدري على من أسأت الأدب أسأت على الله في فعله كأنك لم ترض لي ماوهب فكان جزاؤك أن خصني وسد عليك طريق الطلب

[ ٨٢٥ ] ومن الحكمة : الحسود لا يسود : أي كثير الحسد لا تحصل له سيادة .

[ ٨٢٦] ومن كلام أبي حنيفة رضي اللَّه تعالى عنه :

إن يحسدوني فإني غير لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا فدام لي ولهم ما بي وما بهم ومات أكثرنا غيظًا بما يجد أنا الذبي يجدوني في صدورهم لا أرتقى صدرًا منها ولا أرد

[ ٨٢٧] ويروى أن إبليس قال لسيدنا نوح - عليه الصلاة والسلام - : خذ مني خمسًا ، قال : لا أصدقك ، فأوحى الله إليه أن صدقه ، فقال : قل ، فقال : إياك والكبر فإني إنما وقعت فيما وقعت فيه بالكبر ، وإياك والحسد فإن قابيل قتل أخاه هابيل بالحسد ، وإياك والطمع فإن آدم ما أورثه الله ما أورثه إلا بالطمع ، وإياك والحرص فإن حواء ما وقعت فيما وقعت فيما وقعا فيما وقعا فيما وقعا فيما وقعا فيما و

[ ٨٢٨] قوله: ( وكالمراء ) هو لغة : الاستخراج ، يقال : مارى فلان فلانا : إذا السمسراء استخرج ما عنده ، وعرفا : منازعة الغير فيما يدعى صوابه ، ومحل كونه مذمومًا إذا كان لتحقير غيرك وإظهار مزيتك عليه .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ٤٩٠٣ وسنده ضعيف .

[ ٨٢٩ ] وقد ورد في الحديث ( هلك المتنطعون ... ) ثلاثًا <sup>(١)</sup> أي المتعمقون في البحث .

[ ٨٣٠] وأخرج الطبراني عن ثوبان مرفوعا « سيكون في أمتي أقوام يغلطون فقهاءهم بعضل المسائل - بضم العين وفتح الضاد : أي صعابها - أولئك شرار أمتي » وأما إذا كان لإحقاق حق وإبطال باطل : أي لإظهار حقيَّة الحق وإظهار بطلان الباطل فممدوح شرعًا ولو من ولد لوالده ، فيكون عقوقًا محمودًا .

[ ٨٣١] قوله: (والجدل) بسكون آخره للوزن: وهو دفع الشخص خصمه عن إفساد قوله بحجة قاصدًا به تصحيح كلامه ، كذا عرفه الشارح ، وعليه فالفرق بينه وبين المراء: أن الجدال يكون من قبل صاحب القول يدفع عن قوله الإفساد . والمراء يكون من قبل الخصم ، وإذا حققت النظر وجدتهما بمعنى واحد ، وحينئذ فتقول في تعريفهما : مقابلة الحجة بالحجة . ومحل حرمته إذا كان لإفساد قول الغير ، بخلاف ما إذا كان لإحقاق حق أو إبطال باطل .

[ ٨٣٢] قال الإمام الشافعي : ما ذاكرت أحدا وقصدت إفحامه ، وإنما أذاكره لإظهار الحق من حيث هو حق .

[ ٨٣٣ ] قوله: ( فاعتمد ) المقصود منه التكملة ، وأشار به المصنف إلى انقضاء فن العقائد ، أي فاعتمد في العقائد على ما ذكرته لأنه مذهب أهل السنة والجماعة .

<sup>( )</sup> أخرجه مسلم ٢٦٧٠ عن ابن مسعود .

١٣٦ - وَ كُنْ كَمَا كَانَ خيارُ الحُلْقِ حليف حِلْم تابعًا للحق [ ٨٣٤ - ٨٤٦]

[ ٨٣٤ ] قوله : ( وكن ... ) إلخ هذا من باب التخلص من التخلية - بالخاء المعجمة - أي : التخلي من الرذائل التي أشار إليها بقوله (واجتنب .. إلخ ) إلى التحلية -بالحاء المهملة – أي التحلي بالفضائل التي أشار إليها بقوله (وكن ..... إلخ ) .

[ ٨٣٥ ] وقد ذكر المصنف شيئًا من فن التصوف ومنه مباحث النميمة وما بعدها من المهلكات ، فهي تصوف وعرفوه بأنه : علم بأصول يعرف بها إصلاح القلب وسائر الحواس. وفائدته: صلاح أحوال الإنسان لما فيه من الحث على تصفية الاعتقاد وكمال الأعمال بالسداد.

[ ٨٣٦ ] وقال الغزالي : هو تجريد القلب للَّه تعالى واحتقار ما سواه : أي تخليص القلب للَّه تعالى ، واعتقاد أن ما سواه لا ينفع ولا يضر ؛ فلا يعول إلا على اللَّه ، فالمراد باحتقار ما سواه : اعتقاد أنه لا يضر ولا ينفع ، وليس المراد به الازدراء والتنقيص .

[ ٨٣٧ ] والحق أن التصوف ثمرة جميع علوم الشريعة وليس قواعد مخصوصة مدونة ، وسمى بالتصوف لغلبة لبس الصوف على أهله كالمرقعات ، وحكمتها - كما قاله الشيخ الشعراني : أنهم لا يجدون ثوبًا كاملًا من الحلال بل قطعًا قطعًا . وقيل : لتشبههم بأهل الصفَّة ، وقيل للصفاء .

[ ٨٣٨ ] قال سهل بن عبد اللَّه (١) : الصوفي من صفا من الكدر ، وامتلأ من العبر، وانقطع إلى الله عن البشر، وتساوى عنده الذهب والمدر.

[  $^{(1)}$  ] وينسب لسيدي عبد الغنى النابلسي  $^{(1)}$  :

يا واصفي أنت في التحقيق موصوفي وعارفي لا تغالط أنت معروفي إن الفتي من بعهده في الأزل يوفي صافي فصوفي لهذا سمي الصوفي

<sup>(</sup>١) سهل بن عبد الله : هو سهل بن عبد الله بن يونس شيخ العارفين أبو محمد التستري الصوفي الزاهد له كلمات نافعة ومواعظ حسنة و قدم راسخ في الطريق . ومن كلام سهل : لا معين إلا اللَّه ولا دليل إلا رسول اللَّه ﷺ ولا زاد إلا التقوى ولا عمل إلا الصبر عليه . توفي سنة ثلاث وثمانين وماثتين ، ويقال : عاش ثمانين سنة أو أكثر . سير أعلام النبلاء ٢٤٧/١٠ .

 <sup>(</sup>٢) عبد الغني النابلسي هو : عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني النابلسي : شاعر عالم بالدين والأدب مكثر من التصنيف متصوف مات بدمشق سنة ١١٤٣ هـ من مصنفاته : الحضرة الأنسية في الرحلة القدسية تعطير الأنام في تعطير المنام ( انظر الأعلام ٣٢/٤ ) .

[ ٨٤٠] وما أحسن ما أنشده الشيخ ابن الحاج (١) في كتابه المدخل:

ليس التصوف لبس الصوف ترقعه ولا بكاؤك إن غنى المغنونا ولا صياح ولا رقص ولا طرب ولا اختباط كأن قد صرت مجنونا بل التصوف أن تصفو بلا كَدَر وتتبع الحق والقرآن والدينا وأن ترى خاشعًا لله مكتئبا على ذنوبك طول الدهر محزونا

[ ٨٤١ ] قوله : ( كما كان خيار الخلق ) أي كن متصفًا بأخلاق مثل الأخلاق التي كان عليها خيار الخلق ، فالكاف للتمثيل والتشبيه ، ويحتمل أن تكون بمعنى الباء : أي كن متصفا بالأخلاق التي كان عليها خيار الخلق .

[ ٨٤٢] والمراد من خيار الخلق نبينا عَلَيْكَ ، لأنه جمع ماتفرق في غيره من الخصال الحميدة فهو الخيار المطلق . ويحتمل أن المراد به الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ؛ لأنهم خيار الخلق .

[ ٨٤٣] والأولى أن يراد به كل من ثبتت له الخيرية ولو بالنسبة لمن دونه ، فيشمله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ويشمل الأنبياء و العلماء والشهداء والأولياء والزهاد والعباد ، ويكون الكلام موزعا باعتبار الأشخاص وأنواع الخير ، فمن الناس من له قدرة على صورة مجاهدة غيره من الأنبياء على صورة مجاهدة العلماء وهلم جرا ، عليهم الصلاة والسلام ، ومنهم من له قدرة على صورة مجاهدة العلماء وهلم جرا ، وإذا كانت المجاهدة على يد شيخ من العارفين كانت أنفع لقولهم : حال رجل في ألف رجل أنفع من وعظ ألف رجل في رجل ، فينبغي للشخص أن يلزم شيخًا عارفًا على الكتاب والسنة بأن يزنه قبل الأخذ عنه ، فإن وجده على الكتاب والسنة لازمه وتأدب معه ، فعساه يكتسب من حاله ما يكون به صفاء باطنه والله يتولى هداه .

[ ٨٤٤] قوله: (حليف حلم) أي وكن حليف حلم، فهو خبر ثان، لكن في قوله: ( وكن كما كان خيار الخلق) والحليف بمعنى المحالف والملازم فهو فعيل بمعنى مفاعل. [ ٨٤٥] والحلم بمعنى تحمل مشاق عباد الله بحيث لا يستفزك الشيطان ولا الهوى ولا يحركك الغضب، فالشجاع ليس بالصرعة وإنما الشجاع الذي يملك نفسه عند

 <sup>(</sup>١) ابن الحاج هو : محمد بن محمد بن الحاج . أبو عبد الله العبدري المالكي الفقيه من رجال المذهب المالكي توفي في القاهرة سنة ٧٣٧هـ من كتبه : مدخل الشرع الشريف – بلوغ القصد والمنى في خواص أسماء الله الحسنى . ( انظر الأعلام ٣٥/٧ ) .

الغضب ، وإنما خص الناظم الحلم بالذكر مع دخوله في عموم ما كان عليه خيار الخلق اهتمامًا به ، ولأنه وصف جامع لأوصاف الخير ، لكن الحلم فيما يغضب اللَّه مذموم .

[ ٨٤٦] قوله: (تابعا للحق) أي: وكن تابعا للحق، فهو خبر ثالث (لكن) المتقدمة، والمراد بالحق: الله تعالى، لأن الحق اسم من أسمائه. وفي الكلام حذف مضاف: أي لدين الحق، ويحتمل أن المراد به الأحكام الحقة، وحينئذ فلا حاجة لتقدير المضاف. ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به ممتثلًا لأوامره مجتنبا لنواهيه. قال تعالى: ﴿ وَمَا عَائكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَانتَهُواً ﴾ [الحشر: ٧] فزن جميع أقوالك وأفعالك واعتقاداتك بميزان الشريعة، وعليك بحفظ الحواس وضبط الأنفاس.

١٣٧ - فَكُلُّ خَيْرٍ فِي اتباعِ مَنْ سَلَفْ وَكُلُّ شَرُّ فِي ابتداعِ مَنْ خَلَفْ [١٤٩ - ١٨٩]

[ ٨٤٧ ] قوله : ( فكل حير في اتباع من سلف ) هذا علة للأمر السابق في قوله وكن كما كان خير الخلق .. إلخ » فالمعنى : لأن كل خير حاصل في اتباع من سلف ، فالفاء بمعنى لام التعليل ، والمراد بمن سلف : من تقدم من الأنبياء والصحابة والتابعين وتابعيهم ، خصوصا الأئمة الأربعة المجتهدون الذي انعقد الجماع على امتناع الخروج عن مذاهبهم في الإفتاء والحكم . وأما عمل الشخص في نفسه فيجوز تقليد غيرهم فيه . [ ٨٤٨ ] قوله : ( وكل شر في ابتداع من خلف ) هذا علة لما تضمنه الأمر السابق من النهي ، والتقدير : ولا تكن كما كان عليه شرار الخلق ، لأن كل شر حاصل في ابتداع من خلف أي من تأخر من الخلف السبئ الذين أضاعوا الصلوات واتبعوا البتداع من خلف أي من تأخر من الخلف السبئ الذين أضاعوا الصلوات واتبعوا

الشهوات .

[ ١٤٩ ] واعلم أن البدعة تعتريها الأحكام (١) الخمسة فتارة تكون واجبة كضبط المصاحف والشرائع إذا خيف عليها الضياع ، وتارة تكون محرمة كالمكوس وسائر المحدثات المنافية للقواعد الشرعية ، وتارة تكون مندوبة كصلاة التراويح (١) جماعة ولذلك قال سيدنا عمر في في التراويح : « نعمت البدعة هي » . وتارة تكون مكروهة كزخرفة المساجد وتزويق المصاحف ، وتارة تكون مباحة كاتخاذ المناحل للدقيق ، ففي الآثار : إن أول شيء أحدثه الناس بعد رسول الله عليه الناحل وإنما كانت مباحة لأن لين العيش وإصلاحه من المباحات فوسائله مباحة .

 <sup>(</sup>١) قوله « البدعة تعتريها الأحكام . . . إلخ » كلامه في البدعة اللغوية ، أما البدعة في الشرع فهي منهي عنها لقول رسول الله : « كل بدعة ضلالة » فتدبر الفرق بينهما .

رك و رك و رك و و و و النبي ﷺ صلاماً التراويح جماعة » : اعلم أن صلاة التراويح جماعة سنة قد ثبت أن النبي ﷺ صلاما (٢) وقوله : « كصلاة التراويح جماعة » : اعلم أن صلاة التراويح جماعة سنة قد ثبت أن النبي ﷺ صلاماً في جماعة .

١٣٨ - وَكُلُّ هَدْى للنَّبِي قَدْ رَجَحْ فَمَا أُبِيحَ افْعَلْ وَدَعْ مَالم يبح
 ١٣٩ - فَتَابِع الصالِح ممن سَلَفَا وَجَانبِ البدْعَةَ ممن خَلَقَا وَجَانبِ البدْعَةَ ممن خَلَقَا مِنَ الرياءِثُم في الخلاصِ [٥٠٠ - ١٤٠]

[ . ٥٥ ] قوله: ( وكل هدى للنبي قد رجح ) أي: وكل هدي منسوب للنبي قد رجح على ما لم ينسب له بيلي من الأقوال والأفعال والاعتقادات فأفضل الأحوال أحواله بيلي التي لم تنسخ ، وليس المقصود بها مجرد بيان الجواز ، ولا ما قام الدليل على اختصاصه به بيلي ، بخلاف ما نسخ كقيام الليل كله ، وما قصد به مجرد بيان الجواز كوضوئه بيلي مرة مرة ، وما كان مختصًا به – عليه الصلاة والسلام – كتزوجه أكثر من أربع .

[ ٨٥١] قوله: ( فما أبيح افعل ) أي: فما لم ينه عنه ولو تنزيها افعل ، فالمراد بما أبيح: ما لم ينه عنه فيشمل الواجب والمندوب والمباح – وهو ما استوى طرفاه – أي فعله وتركه .

[ ٨٥٢ ] وقوله : ( ودع ما لم يبح ) أي : واترك ما لم يبح لك فعله وهو المنهي عنه بأن كان محرمًا أو مكروهًا أو خلاف الأولى .

[ ٨٥٣] قوله: ( فتابع الصالح ممن سلفا ) أي: فتابع في عقائدك وأقوالك وأفعالك الفريق الصالح ممن سلف كقوله – عليه الصلاة والسلام –: « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ » (١) وهذا كناية عن شدة التمسك بها .

[ ١٥٥] والصالح: هو القائم بحقوق الله وحقوق العباد، وهذا أندر من الكبريت الأحمر، ويطلق الصالح على النبي كما يطلق على الولي إلا أن الصلاح في الأنبياء أكمل منه في الأولياء.

[ ٨٥٥] قوله: ( وجانب البدعة ممن خلفا ) أي: واترك البدعة المذمومة ممن جاء بعد خواص الصحابة وعلمائهم . وقد علمت أن البدعة تعتريها الأحكام الحمسة . والحاصل أن كل ما وافق الكتاب والسنة أو الإجماع أو القياس فهو سنة . وما خرج عن ذلك فهو بدعة مذمومة .

[ ٨٥٦ ] قوله : ( هذا ) مفعول لمحذوف أي افهم هذا أو مبتدأ والخبر محذوف ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٢٦٧٦ عن العرباض بن سارية وقال : حسن صحيح .

والتقدير . هذا الذي ذكرته لك في هذه المنظومة مذهب أهل السنة ، أو نحو ذلك ، وهذا من باب التخلص وهو الانتقال من غرض - وهو هنا الأمر بمتابعة السلف الصالح ومجانبة البدعة ممن خلف - إلى غرض آخر - وهو هنا رجاء الإخلاص وما ذكر بعده ، وبين الغرضين تناسب .

[ ٨٥٧ ] قوله : ( وأرجو اللَّه ) الرجاء بالمد : هو تعلق القلب بمرغوب فيه مع الأخذ في الأسباب ، وإلا فهو طمع مذموم .

[ ٨٥٨ ] قال ابن الجوزي : مثل الراجي مع الإصرار على المعصية كمثل من رجا حصادا وما زرع أو ولدا وما نكح .

[ ٥٥٩ ] وقال عبد اللَّه بن المبارك :

ما بال دينك ترضى أن تدنسه وثوبك الدهر مغسول من الدنس ترجو النجاة ولم تسلك طريقتها إن السفينة لا تجري على اليبس

[ ٨٦٠ ] وفي الحديث القدسي « ما أقل حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ، كيف أجود برحمتي علي من بخل بطاعتي » .

[ ٨٦١] قوله: ( في الإخلاص ) أي: في اتصافي به وهو قصد الله بالعبادة وحده ، وهو سبب للخلاص من أهوال يوم القيامة ، وهو واجب عيني على كل مكلف في جميع الطاعات . قال تعالى : ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ البينة : ٥ ] .

[ ٨٦٢ ] وقال ﷺ : « إن اللَّه لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا وما ابتغي به وجهه » (١) .

[ ٨٦٣ ] وفي حديث أنس رضي اللَّه تعالى عنه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من فارق الدنيا على الإخلاص للَّه وحده لا شريك له وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة فارقها واللَّه عنه راض » (٢)

وعن ثوبان قال : سمعت رسول ﷺ يقول : « طوبي للمخلصين أولئك مصابيح الهدى تنجلي عنهم كل فتنة ظلماء » ( $^{(7)}$  وفي رواية « قتماء » وهي بمعنى ظلماء .

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ٥/٥ عن أبي أمامة الباهلي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٣٣٢/٢ عن أنس بن مالك .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٦/١ عن ثوبان .

[ ٨٦٥] | ومما يعين على الإخلاص استحضار أن ما سوى اللَّه لا شيء بيده ، وأن ما يعني كل شيء بيد الله تعالى ، والصادق في إخلاصه لا يحب اطلاع الناس الإخلاص على حسن عمله ، ولا يكره أن يطلع الناس على سيئ عمله ، ولا يبالي

بخروج قدره من قلوب الخلق .

[ ٨٦٦ ] ورُئي بعضهم في المنام بعد الموت يقول : « الجنة أرضها الإيمان ، وشجرها الأعمال وثمرها الإخلاص » .

[ ٨٦٧] | قوله: ( من الرياء) بالمد: أي بدله ، فه ( من ) للبدل على حد قوله تعالى : تعريف الرياء ﴾ ﴿ أَرَضِيتُ مِ بِالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [ التوبة : ٣٨ ] أي بدلها ، والتعذيرمنه ﴿ وليست للتعدية ، لأنه لم يعبر بالخلاص أو الخلوص بل عبر بالإخلاص .

7 ٨٦٨ ] و ( الرياء ) : أن يعمل القربة ليراه الناس . وأما التسميع : فهو أن يعمل العمل وحده ثم يخبر به الناس لأجل تعظيمهم له أو لجلب خير منهم ، وكل من الرياء والتسميع محبط للثواب مع صحة العمل ، خلافًا لما نص عليه السادة المالكية من أنه مبطل للعبادة .

[ ٨٦٩ ] وقول الحسن : من أعطى غيره شيئًا حياء منه له فيه أجر .

وقول ابن سيرين (١): من تبع جنازة حياء من أهلها له أجر: كل منهما محمول على ما إذا قصد جبر خاطر من أعطاه وأهل الجنازة لله ، وإلا فهو رياء .

[ ٨٧٠] وفي الحديث القدسي : ﴿ أَنَا أَغْنِي الشَّرِكَاءِ عَنِ الشَّرِكُ ، فَمَنْ عَمَلُ عَمَلًا أَشْرُكُ فِيهُ غَيْرِي تَرَكَتُهُ لَشْرِيكِي » (٢) وقال تعالى : ﴿ فَوَيْـِلُ ۚ لِلْمُصَلِّينِ ۚ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهُمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَاَّدُونَ ﴾ [ الماعون : ٤ ] .

[ ٨٧١] | والرياء قسمان : جلي ، وخفي .

اقسسام فالأول: أن يفعل الطاعة بحضرة الناس لا غير ، فإن خلا بنفسه لا يفعل شيئا . والثاني : أن يفعلها مطلقًا حضر الناس أو لا ، لكن يفرح عند حضورهم .

السريساء أ

[ ٨٧٢ ] قال الفضيل بن عياض : العمل لأجل الناس شرك ، وترك العمل لأجل الناس هو رياء والإخلاص أن يعافيك اللَّه منهما ، فمن عزم على عبادة فتركها خوف

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن سرين البصري الأنصاري أبو بكر ، الإمام المحدث . إمام عصره في علوم الدين بالبصرة ، اشتهر بالورع وتعبير الرؤيا توفي سنة ١١٠هـ، من مصنفاته : منتخب الكلام في تفسير الأحلام ، تعبير الرؤيا . ١ انظر : الأعلام ١٥٤/٦ ) . (٢) أخرجه مسلم ( ٢٩٨٥ ) من حديث أبي هريرة .

الناس فهو مراء ، إلا إن تركها ليفعلها في الخلوة فهو مستحب .

[ ٨٧٣ ] قوله : ( ثم في الخلاص .. ) إلخ أي وأرجو اللَّه في الخلاص من هذه الأمور ، فـ ( ثم ) هنا وفيما بعد بمعنى الواو ، كما يدل عليه تعبير الناظم بالواو في قوله : ( والهوى ) وما أحسن قول بعضهم في هذا المعنى :

بالنبْلِ قد نصبوا عليَّ شِراكا أصبحت لا أرجو لهن سواكا

إنى بُليت بأربع ترمينني إبليس والدنيا ونفسى والهوى من أين أرجو بينهن فِكاكا يا رب ساعدني بعفوك إنني

١٤١ - مِنَ الرَّجيم ثُم نَفْسِي وَالهوى فَمَنْ كَيِلْ لِهِوْلاءِ قَدْ غوى [ ٨٧٤ - ٨٧٩]

[ ٨٧٤ ] قوله : ( من الرجيم ) أي من الوقوع في مكايد الشيطان . والرجيم بمعنى المرجوم ، أي المطرود عن رحمة اللَّه تعالى ، أو بمعنى الراجم للناس بوسوسته ، فـ (رجيم) فعيل بمعنى مفعول أو فاعل .

[ ٨٧٥ ] والمراد بالشيطان الرجيم : ما يشمل إبليس وأعوانه وهم أولاده من ظهره ، فإنه لما أُهبط من الجنة لاط بنفسه لكونه لا زوجة له فباض خمس بيضات فكانت أصل ذريته ، فهو أول من لاط ، كما روي عنه ﷺ وهو أبو الشياطين ، كما أن آدم أبو الإنس ، والعداوة بين الثقلين - أعني الجن والإنس - فرع العداوة بين الأبوين . قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُو عَدُوٌّ مَا تَغِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [ فاطر : ٦ ] أي في عقائدكم وأقوالكم وأفعالكم ، وكونوا على حذر منه في جميع أحوالكم .

[ ٨٧٦ ] قوله : ( ثم نفسي ) أي وأرجو اللَّه في الخلاص من مكايد نفسي التي هي أشد من الشيطان في الكيد ، ولذلك قال بعضهم :

توق نفسك لا تأمن غوائلها فالنفس أخبث من سبعين شيطانا

[ ٨٧٧] | والمراد بالنفس هنا : الأمارة ، وهي التي تأمر بالسوء ولا تأمر بالخير إلا احسوال الدرًا ، بخلاف اللوامة : وهي التي تغلب صاحبها ثم ترجع عليه باللوم الشفس على ما وقع منه لكونها أذعنت للحق بسبب المجاهدة ، والملهمة : وهي

التي ألهمت فجورها وتقواها بسبب المجاهدة ، والمطمئنة : وهيي التي اطمأنت إلى مكارم الأخلاق ، والراضية : وهي التي رضيت باللَّه ربا من غير منازعة باطنية بسبب المجاهدة ، والمرضية : وهي التي تجلى اللَّه عليها بالرضا والعفو عما مضى ، والكاملة : وهي التي صارت الكمالات لها طبعا وسجية ، ومع ذلك تترقى في الكمال ، ثم بعد كمال النفس لا يجوز للشخص أن يتصدى للإرشاد إلا بإذن صريح ، لكن الوقت قد تأخر فَقَلُّ من يتنبه من غفلته ويصدق في رغبته . فعلى العاقل الجد والاجتهاد حتى يسير في طريق الرشاد .

[ ٨٧٨ ] قوله : ( والهوى ) أي وأرجو اللَّه في الخلاص من الهوى ، وهو بالقصر : ميل النفس إلى مرغوبها ولو كان فيه هلاكها ، وإذا أطلق انصرف إلى الميل إلى خلاف الحق غالبًا ، نحو ﴿ وَلِا تَنْبِيعِ ٱلْهِوَىٰ ﴾ [ ص: ٢٦ ] . وقد يستعمل في الميل للحق كما في قول السيدة عائشة رضي الله تعالى عنها: ﴿ لا أرى ربك إلا يسارع في هواك ، (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٧٨٨ ) .

جمع الهواء مع الهوى في أضلعي فتكاملت في مهجتي ناران فقصرت بالممدود عن نيل المنى ودرجت بالمقصور في أكفاني ومعنى كلامه أنه اجتمع فيه الممدود والمقصور فبالممدود قصر عن نيل مناه لكونه ألف الريح اللينة وأحب الراحة ففاته خير كثير ، وبالمقصور مات ودرج في أكفانه لأنه تبع هوى نفسه فتمكن منه العشق فقتله .

[ ٨٧٩] قوله: ( فمن يمل لهؤلاء قد غوى) أي لأن كل مكلف يميل لأحد هذه الثلاثة التي هي منشأ كل فتنة ، فقد فارق الرشد وخرج عن الاستقامة ، فهذا تعليل لقوله «ثم في الخلاص ... إلخ » .

١٤٢ – هذا وَأَرْجُو اللَّهَ أَنْ يَمْنَحْنَا عِنْدَ الشُّوال مُطْلقًا حُجَّتَنا [ ٨٨٠ – ٨٨٥]

[ ٨٨٠] قوله: (هذا) مبتدأ والخبر محذوف أو بالعكس: أي هذا مطلوبي ، أو المطلوب هذا ، أو مفعول لمحذوف: أي اسأل هذا أو نحو ذلك ، وهذا من باب التخلص كما مر في نظيره .

و ۸۸۱ ] قوله : ( وأرجو اللَّه ) لا يخفى أن التعبير بالمضارع يشعر بالتجدد ، فالمعنى : وأرجو اللَّه رجاء متجددًا بتجدد الأحوال ، والأزمنة والأمكنة .

[ ٨٨٢] وقوله: (أن يمنحنا) أي يعطينا. يقال: منحه إذا أعطاه، والمنحة: العطية، و (نا) هو المفعول الأول، و (حجتنا) هو الثاني، لأن هذا الفعل يتعدى لمفعولين، و الأولى بمقام الدعاء أن يكون المراد بالضمير الذي هو المفعول الأول معاشر المسلمين أو أهل العلم، لحديث « إذا دعوتم الله فأجمعوا فلعل فيمن تجمعون من تنالون بركته» ويحتمل أن المراد به خصوص الناظم، ويكون تعبيره بضمير العظمة حيث قال ( يمنحنا) ولم يقل ( يمنحني ) لإظهار سبب العظمة وهو تأهيل الله إياه لطلب الدعاء أو لطلب العلم تحدثًا بالنعمة قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ [ الضحى: ١١] وهذا لا ينافي أنه متخاضع لمولاه، فلا يرد أن مقام الدعاء مقام ذلة وخضوع والعظمة تنافي ذلك.

[ ٨٨٣ ] وقوله: (عند السؤال مطلقًا) أي: عند ورود السؤال علينا من الغير حال كون السؤال مطلقًا أي في الدنيا وفي القبر وفي القيامة كما يفهم ذلك من المقام وإن لم يفسر الإطلاق هنا سابق ولا لاحق وقول العلماء: « الإطلاق يفسره سابق أو لاحق » أمر أغلبي كما قاله بعض المحققين .

[ ٨٨٤ ] وقوله : ( حجتنا ) أي ما نحتج به على جواب ذلك السؤال احتجاجًا صحيحًا شرعيًّا بحيث لا طعن فيه ولا امتناع من قبوله .

[ ٨٨٥ ] قال بعض العارفين: من ألطف مِنح اللّه الحجة للإنسان عند السؤال قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَوْرِيمِ ﴾ [ الانفطار: ٦] فإنه ألهمه الحجة بأن يقول: غرني كرمك يا رب.

١٤٣ - ثُم الصَّلاة والسَّلامُ الدَّائِمُ على نَبيٍّ دَأْبُهُ المرَاحِمُ [ ٨٩٦ - ٨٩٦]

[ ٨٨٦] قوله: (ثم الصلاة والسلام) (ثم) للاستئناف لا للعطف، وقد تقدمت مباحث الصلاة والسلام في أول الكتاب، وإنما أتى المصنف بهما في أول كتابه وفي آخره رجاء لقبول ما بينهما ؛ لأن الصلاة على النبي بي مقبولة لا مردودة ، والله أكرم من أن يقبل الصلاتين ويرد ما بينهما .

[  $\wedge$  ٨٨٧] وقد ورد في الحديث «الدعاء بين الصلاتين عليَّ لا يرد »  $^{(1)}$  ويقاس على الدعاء نحو التأليف .

[ ٨٨٨] واعلم أنه إذا أورد الإنسان الصلاة والسلام في آخر عمله لا ينبغي أن يريد بها الإعلام بتمامه بل ينبغي له أن لا يقصد إلا تحصيل فضيلتهما وإلا وقع في الكراهة ، وكذا قولهم «والله أعلم » عند التمام ، فينبغي أن لا يقصدوا بذلك الإعلام بالانتهاء ، بل ينبغي أن يقصدوا به تفويض العلم إليه تعالى .

[ ٩٨٨] قوله: ( الدائم ) أي: كل منهما ، ويحتمل أن يكون صفة للسلام ويكون المصنف حذف من الصلاة نظيره ، والتقدير: ثم الصلاة الدائمة والسلام الدائم، فيكون في كلامه الحذف من الأول لدلالة الثاني وإن كان خلاف الغالب وهوالحذف من الثاني لدلالة الأول ، ولا يخفى أن الدوام باعتبار فضلهما وثمرتهما لا باعتبار لفظهما ، لأنهما عرضان ينقضيان بمجرد النطق بهما .

[ ۸۹۰] قوله : ( على نبي ) أي كائنان على نبي .

[ ٨٩١] وقوله : ( دأبه المراحم ) جملة من مبتدأ وخبر صفة لنبي : أي على نبي موصوف بأن دأبه المراحم .

[ ۸۹۲] ومعنى الدأب: العادة ، والمراحم جمع مرحمة بمعنى الرحمة ، فالمعنى : عادته المستمرة الرحمة للعالمين ، ففيه تلميح لقوله تعالى : ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنكُ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَالَمِينِ ﴾ [الأنبياء: ۱۰۷] .

١٤٤ - مُحمَّد وآلِهِ وَعِتْرَتِهْ وَتَابِعِلِنَهْجِهِ مِنْ أُمَّتِه [٨٩٨ – ٨٩٨]

[ ٨٩٣] وقوله: (محمد) بدل من (نبي) أو عطف بيان عليه زاده الله تشريفًا وتكريمًا لديه ، وإنما ترك الناظم وصفه ﷺ بالسيادة لضرورة النظم ، وإلا فيستحب وصفه بالسيادة استعمالًا للأدب كما قاله الجلال المحلي في الصلاة وغيرها ، وأما حديث « لا تسيدوني في صلاتكم » فقال السيوطي : لا أصل له .

[ ٨٩٤ ] قوله : ( وآله ) أي والصلاة والسلام الدائم على آله ، وقد تقدم الكلام على الآل في أول هذه الكتابة .

[ ٨٩٥ ] وقوله : ( وعترته ) بالمثناة الفوقية هم أهل بيته وقيل : زوجاته ، وقيل : نسله ورهطه الأدنون .

[ ٨٩٦ ] وقوله : ( وتابع لنهجه ) أي : وكل متبع لطريقته ﷺ ولو في الإيمان فقط، فدخل عصاة المؤمنين والقصد بهذا : التعميم في الدعاء لأنه أفضل .

[ ۸۹۷] وقوله: (من أمته) أي: أمة إجابته ﷺ وهذا القيد لبيان الواقع لا للاحتراز عن المتبع لطريقته ﷺ وليس من أمته لأن المتبع لشريعته لا يكون إلا من أمته لعموم بعثته، لا يقال: قد يكون المتبع لشريعته شيئ من غير أمته كما في سيدنا عيسى حين ينزل آخر الزمان، لأنا نقول: هو حينئذ من أمته ﷺ وفائدة القيد المذكور التنصيص على العموم، لئلا يتوهم إرادة خصوص القرون الثلاثة نظير ما قالوه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَاَّبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَايْرٍ يَطِيرُ بِعَنَاكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨] كما أفاده السعد والله أعلم.

[ ٨٩٨] وهذا آخر ما يسره اللَّه تعالى من غير حشو ولا تعقيد على « جوهرة التوحيد».

والله أسأل وبنبيه أتوسل أن يجعل هذه الكتابة خالصة لوجهه الكريم ، وأن ينفع بها النفع العميم ، والمرجو من صاحب العقل السليم والخلق القويم أن يقيل عثراتي ويستر هفواتي ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله وسلم وشرّف وكرم على النبي الرؤوف الرحيم وعلى آله وصحبه أجمعين ، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين . وقد وافق الكمال ليلة الخميس المبارك من أوائل شهر صفر المبارك من شهور سنة ألف ومائتين وأربعة وثلاثين من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التحية ، على يد جامعها « إبراهيم البيجوري » ذي التقصير ، غفر له ولوالديه وللمسلمين الجبير البصير ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم كلما ذكره الذاكرون وغفل عن ذكره الغافلون . آمين .

## ex@

## الفهارس وتشمل

- ۱ فهرس الآيات
- ٢ فهرس الأحاديث والآثار والأقوال
  - ٣ فهرس الأعلام
    - ٤ فهرس الكتب
  - هرس الغزوات
  - ٦ فهرس الحيوانات
  - ٧ فهرس الأماكن
  - ٨ فهرس الأشعار
    - ٩ فهرس الفرق
  - ١٠ فهرس الموضوعات

## فهرس الآيات القرآنية

| رقم الفقرة           | رقم الآية | الآيـــــة                                                                                                            |
|----------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      |           | ٢ - سورة البقرة                                                                                                       |
| ٧٣٣                  | ٣         | وَمِنَّا رَزَقَتُهُمْ يُنِفُونَ                                                                                       |
| 1 2 9                | 14        | ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ                                                                                            |
| ٤٨٠                  | ۲.        | ذَمَّبَ اللَّهُ بِنُورِهِمِ<br>إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ                                              |
| १७०                  | ٣.        | أَتَجَمَّلُ فِيهَا مَن يُفْسِذُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ                                                          |
| 198                  | ٤٣        | وَأَقِيمُوا الصَّافَةَ                                                                                                |
| 173                  | 1 £ £     | فَوَلَ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَادِ                                                                         |
| 111                  | 127       | يَعْرِفُونَكُمُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَآءَهُمُّ                                                                      |
| ۲.                   | 104       | أُوْلَيَهُكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَكُ مِن نَرْتِهِمْ وَرَحْمَةً                                                            |
| 107                  | ٦٣١       | وَالِلهَكُرُ إِلَّهُ ۚ وَمِثْثُ لَا إِلَهُ إِلَّا مُو الرَّحْسَنُ الرَّحِيمُ                                          |
| 1                    | 178       | إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ                                                                           |
|                      |           | كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ                                                        |
| ٤٧٦                  | ۱۸۰       | خَيْرًا ٱلْمِصِيَّةُ لِلْوَلِلَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ                                                                  |
| 171                  | ١٨٣       | يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَثُوا كُيْبَ عَلَيْكُمُ ٱلعِبْيَامُ                                                      |
| 17                   | ۱۸۰       | وَلِتُكَابِرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ                                                                          |
| 930                  | 177       | وَإِذَا سَــُأَلَكَ عِبَــَادِى عَنِي فَإِنِّي فَسَرِينٌ ۖ أَجِيبُ دَعَوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَالَّ                   |
| <b>7</b> \$ <b>A</b> | 190       | وَلَا تُلَقُوا بِأَنِيكُمْ إِلَى القِلْكَةِ                                                                           |
| 777                  | 7 • 7     | وَاللَّهُ سَرِيعُ لَلْمِسَابِ                                                                                         |
| 777                  | 777       | إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّفَوييِنَ                                                                                   |
| ٤٧٦                  | 377       | أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا                                                                                         |
| 277                  | ٧٤.       | وَالَّذِينَ يُنَوَفَّوْنَكَ يِنِكُمْ وَيَذَرُهِنَ أَزْوَكُمْ وَسِيَّةً لِأَزْوَجِهِم                                  |
| 197                  | 700       | اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا مُوَّ ٱلْمَيُّ ٱلْقَيُّومُ                                                                  |
| ١٣٤                  | ۲٦.       | أَنَّامَ تُؤْمِنَّ                                                                                                    |
| <b>. . . .</b>       | 3.47      | وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ                                                                                 |
| • .                  |           | ٣ - سورة آل عمران                                                                                                     |
|                      |           | مَّامَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِّيعٌ فَيَشَّهِمُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱلْبِغَلَّةِ ٱلْفِشْنَةِ وَٱلبِّغَلَّة |
| •                    |           | تَأْوِيلِهِ ۚ وَمَا يَعْسَلُمُ تَأْوِيلُهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنَّا          |
| 177                  | <b>Y</b>  | بِهِ. کُلُّ بِنْ عِندِ رَبِناً                                                                                        |
| ٦٧                   | ١٨        | شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا ۚ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكُةُ وَأَوْلُوا ٱلْمِلْدِ                               |
| 1 2 9                | ٨٢        | وَيُكُذِرُكُ مُ اللَّهُ نَفْسَكُمْ                                                                                    |
| ٥٣.                  | ٣٧        | وَأَلْبَتُهَا نَبَأَتًا حَسَنَا                                                                                       |

| جوهرة التوحيد | حاشية البيجوري على |                                                                                                                                      |
|---------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٣           | ٨٥                 | وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِمْلَابِم دِينَا                                                                                           |
| 44            | ٨٥                 | َوْنَ نَيْبَعِ غَيْرٍ الْمِشْكَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ<br>وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْمِشْكَىمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ |
| 177           | 9٧                 | وَلَيْهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْدِ                                                                                              |
|               |                    | وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمَنَا لَهُ يَدْعُونَ إِلَى الْمَيْرِ وَيَأْمُونَ بِالْمَرُونِ                                                    |
| ۷۹۳           | ١ • ٤              | وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ                                                                                                         |
| 011           | ١١.                | كُمُنَّمَ ۚ خَيْرً ۚ أَمْنَهِ أُخْرِِجَتْ لِلنَاسِ                                                                                   |
| ۸۱۹           | ١٢٨                | لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّهُ                                                                                                   |
| ۵۷۸           | 101                | وَلَهِن مُنْتُمَ أَوْ قُتِلْتُمْ                                                                                                     |
| ٧٣٠           | 179                | وَلَا تَحْسَانَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَتُنَّا بَلَ أَحْيَاتُهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ                   |
| ٥٦٧           | ۱۸۰                | كُلُّ نَفْسِ ذَابَعَةُ ٱلْمُؤتِ                                                                                                      |
| ۱ • ٤.        | 19.                | إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ                                                           |
|               |                    | ٤ - سورة النساء                                                                                                                      |
| <b>٦٣</b> ٨   | ٣١                 | إِن تَخْتَيْبُوا كَبَآهِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْـهُ لُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَايكُمْ                                                     |
| ۲۱۸،۳۰٤       | ٤A                 | إِنَّ اللَّهَ لَا يَشْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ. وَيَشْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ                                              |
| ۲۸٦           | 09                 | ألميمُوا اللهَ وَالْمِيمُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي اللَّمْنِ مِنكُمّْزُ                                                                |
| 797           | ٧٨                 | قُلُ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ                                                                                                        |
| 797           | ٧٩                 | مَّآ ِ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةِ فَيْنَ اللَّهِ وَمَا آصَابَكَ مِن سَيِّئَتُو فَين كُفْسِكُ                                            |
| 199           | 178                | وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا                                                                                                 |
|               | -                  | ٥ - سورة المائدة                                                                                                                     |
| ***           | ٧٣                 | لْقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُمْ إِنَّ اللَّهَ ثَالِكُ ثَلَىثَةُ                                                                      |
| ٨٠٠           | 99                 | مَّا عَلَ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَنَّةُ                                                                                             |
| 797           | 1.0                | يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيَكُمْ ۖ لَنَسُكُمْ ۚ لَا يَشُرُّكُم مَّن صَلَّ إِذَا ٱهْمَدَيْشُدُّ                            |
| 1 £ 9         | ١١٦                | تَمْـلُمُ مَـا فِي نَنْسِي وَلَا ٓ أَعْلَمُ مَا فِي نَنْسِكَ ۚ                                                                       |
|               |                    | ٦ - الأنعام                                                                                                                          |
| ٤٨٠           | ٣٨                 | مَّا فَرَهْلَنَا فِي ٱلْكِتَنبِ مِن شَيَّءِ                                                                                          |
|               | •                  | وَمَا مِن دَآبَتَوَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَطِيرُ بِجَنَاصَيْهِ إِلَّا أَمُمُ أَشَالُكُمْ                                      |
| <b>79</b> A   | ٣٨                 | مَّا هَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيُّو                                                                                             |
| 0 { }         | ٤١                 | فَيَكَشِفُ مَا نَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآة                                                                                           |
| ٥٨٩           | ٥,                 | وُلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ                                                                                                             |
| 1 8 9         | ٥٤                 | كَتُبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفَسِهِ ٱلرَّحْمَةُ                                                                                          |
| 770           | ٦١                 | تَلَمْشُنَّ مُشَلِّنًا                                                                                                               |
| 777           | ٧٣                 | عَكِلُمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ                                                                                                    |
| ٠١3           | ٧٦                 | فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلْيَٰتُلُ                                                                                                   |
| ٤١٠           | 7.4                | وَهُم مُّهْ مَدُونَ                                                                                                                  |

| <b>TOY</b>   |       | حادية البيجر ي على جردية الن حيد                                                             |
|--------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171          | ۸۲    | ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَدَ يَلَبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ                                  |
| ٤١.          | ٨٣    | وَيَلْكَ حُجَنُنَا مَانَيْنَهُمَا إِرَاهِيـدَ                                                |
| 316          | 11    | وَمَا فَدَرُواْ أَلَقَ حَقَّ فَدِّرِهِ؞                                                      |
| 1 v          | ٧,٣   | لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْعَكُو                                                                  |
| **           | 18.   | يَنَمَعْشَرَ الْجِيْنِ وَٱلْإِيسِ أَلَدَ بَأْتِكُمْ رُسُلُّ مِنكُمْ                          |
|              |       | ٧ - سورة الأعراف                                                                             |
| ٠٧٢.         | ٨     | وَالْوَزُنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقْلَتَ مَوْرِيثُمُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ |
| r/           | ۱۳    | فَنَا يَكُونُ لَكُ أَن تَنَكَبَرَ فِيهَا فَٱخْرُمُ إِنَّكَ مِنَ ٱلمَنْفِينَ ۚ                |
| 777          | 79    | كَمَا بَدَأَكُمْ تَتُودُونَ                                                                  |
| ٥٧٥          | 74    | فَإِذَا جَلَّةَ أَلْبِكُهُمْ لَا يَسْتَأْلِمُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ             |
| 7.1          | ٥٥    | أَدْعُوا رَبُّكُمْ تَضَرُّكُا وَخُنْيَةً                                                     |
| 444          | 184   | رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَىنِي                                           |
| 77709.       | 174.  | ٱلسَّتُ ۚ مِرَيِّكُمٌّ                                                                       |
|              |       | ٨ - سورة الأنفال                                                                             |
| 140          | 4     | وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُمْ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا                               |
| 279          | 70    | وَاتَّـعُوا مِتَّـنَدُ لَّا نُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمُ غَامَتِكُ ۗ                |
| of V         | 77    | قُل لِلَّذِينَ كَغَرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُعْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ                       |
| 9770         | ٥٨    | فالنبذ إلتيهنر                                                                               |
| <b>{YY</b> } | 70    | يَتَأَيُّهَا النَّهِيُّ حَكَرِضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ۚ                           |
| 477          | 77    | ٱلْنَنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَكِلِمَ أَكَ فِيكُمْ مَنْهُذَا                              |
|              |       | ٩ - سورة التوبة                                                                              |
| YFA          | ۳۸    | أَرَضِيتُم بِالْحَكِيْوْةِ اللَّهْ إِنَّا مِنَ الْآخِرَةُ                                    |
| AVE          | ٤٠    | إِنَّ اللَّهُ مَعَنَاتًا                                                                     |
| 344          | 1.    | ثَانِيَ اثْنَايْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْعَارِ                                                   |
| 70.          | ٤٠    | وَكَلِمَةُ اللَّهِ مِي ٱلْعُلِيمَا                                                           |
| 0.1          | 1     | وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِيِنَ وَٱلْأَنصَادِ                              |
| 140          | 178   | فأمَّا الَّذِيرَكَ ءَامَنُوا فَرَادَتُهُمْ إِيمَانَا                                         |
|              |       | ۱۰ - سورة يونس                                                                               |
| 77.          | 77    | لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْتَىٰ وَزِيَادَةً ۚ                                              |
|              |       | ١١ - سورة هود                                                                                |
| 444          | 7     | وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا                              |
| ٤١,          | ka k  | قَالُواْ يَنْتُوحُ قَدْ جَندَلْتَنَا فَأَكْثَرَتَ جِنالَنَا                                  |
| 790          | / . 2 | فَيِنْهُمْ شَيْقٌ وَسَعِيدٌ                                                                  |

|              |          | •                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |          | ۱۲ - سورة يوسف                                                                                                                                                                                                                     |
| 117          | ١٧       | أتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا                                                                                                                                                                                                               |
| 171          | ۲۰۱      | يُؤْمِنُ أَحْـُمُومُ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ                                                                                                                                                                           |
|              |          | ١٤ - سورة الرعد                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸۳          | ٩        | كَبِيرُ ٱلْمُتَمَالِ                                                                                                                                                                                                               |
| <i>0</i> £ 7 | 11       | بيد.<br>مُقِبَّنَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعَفْلُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ                                                                                                                                        |
| 711          | ۱۳       | مَنْ اللهِ اللهِ<br>مَنْ اللهِ الل |
| ٥٤٠          | 1 £      | نَمَّةُ ٱلْكَفِينَ ۗ إِلَّا فِي ضَلَالِ                                                                                                                                                                                            |
| 171          | 79       | يَ ءَامَثُواً وَعَيِلُوا الصَّلِلَحَتِ                                                                                                                                                                                             |
| ٣٠٢          | ۳۱       | للَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلَّهِيعَادَ                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٧٥          | ٣٩       | وَا ٱللَّهُ مَا يَشَلَهُ وَيُثَيِّثُ وَعِندُهُۥ أَمُّ ٱلْكِتَبِ                                                                                                                                                                    |
|              |          | ۵ - سورة الحجر                                                                                                                                                                                                                     |
| 478          | ٩.       | فَتَنُ نَزَّلِنَا الذِّكْر                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٢٣          | ٤٨       | مُن مِنْهَا بِمُخْرَمِينَ<br>لَمُم مِنْهَا بِمُخْرَمِينَ                                                                                                                                                                           |
|              |          | ۱٦ - سورة النحل                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>Y</b> Y   | ١        | ور الله                                                                                                                                                                                                                            |
| 072          | ٤٣       | مر اللهِ<br>وَا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُشُنُدُ لَا تَهْلَمُونٌ                                                                                                                                                                      |
| 771          | 0.       | و اهما الدين إن الشعر له العصون<br>* نَهُم مِنْ فَوْقِهِمْ                                                                                                                                                                         |
| ٤٣           | ۸۱       | ، رَبِهِم بِن مُوبِعِد<br>بَلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ                                                                                                                                                                                  |
| ٤٤٧          | 1.5      | يُعَيِّمُهُمْ بِشَسُلُوْ مُ                                                                                                                                                                                                        |
| ٤١٠          | 170      | يُلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                                                                                                                                                                                                    |
|              |          | ريار و ي رق السراء - سورة الإسراء                                                                                                                                                                                                  |
| <b>£</b> 79  | 10       | كُنَّا مُعْذِبِنَ حَقَّىٰ بَنَعَكَ رَسُولًا                                                                                                                                                                                        |
| ۷۱۳          | ٧٩       | كا معدِيِين عني بعث رسود<br>أَن يَهْمَكُ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا                                                                                                                                                               |
| 0976089      | ٨٥       | ان يبعث ربيت معان حمود<br>لُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْسِ رَقِي                                                                                                                                                    |
| ٤٨١          | ٨٨       | وَ الْمُنْهَاتِينِ اللَّهِينَ مِنْ اللَّهِينَ اللَّهِينَ اللَّهُونِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّ<br>وَ الْمُنْهَاتِ الْإِنْسُ وَاللَّهِينَ عَلَى أَنْ يَأْتُواْ بِيشْلِ هَلْذَا اللَّمُونِ                            |
|              |          | وِ جَيْمَتُو مَوْنَ فَي لَا يَوْرُونَ مَا مَا دَانِهِ<br>۱۸ - سورة الكهف                                                                                                                                                           |
|              |          |                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٣          | 17.      | مُتَنَهُمُ لِنَعَلَرُ أَنُّ لَلُوْزِيَنِ أَحْمَىٰ لِمَا لِمِنْقُلَ أَمَلَنَا<br>أَنْ مَنْ أَنَّ اللَّهِ لَهُ لِمُنْ اللَّهِ الْمِنْقُلِقِينِ أَحْمَىٰ لِمَا لِمِنْقُلُ أَمَلُنَا                                                   |
| <b>£</b> Y0  | 75       | نْسَنينِهُ إِلَّا اَلشَّيْطَانُ<br>سِ مِنْ بِنَ                                                                                                                                                                                    |
| 270          | 7 8      | مَا كُنَّا نَبْغُ<br>مِنْ عِبَادِنَا                                                                                                                                                                                               |
| 110          | ٦٥<br>٧٩ | مِن عِبَادِنَا<br>، أَنْ أَعِيبُهَا                                                                                                                                                                                                |

| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                               |       | ۰۹          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|
| فَأَرَادُ رَبُّكَ أَن يَتِلُغَا أَشَدُهُمَا                                                         | ٨٢    | <b>797</b>  |
| فَلَا ثُقِيمُ لَمُمْ فِنَ ٱلْفِينَدَةِ رَبَّنًا                                                     | 1.0   | ٦٧.         |
| ۱۹ - سورة مريم                                                                                      |       |             |
| وَهَاتَيْنَهُ لَمُكُثِّمُ صَبِيتًا                                                                  | 17    | ,<br>,      |
| إِنِّي نَذَرْتُ لِلرُّحْمَنِ مَبْوَمَا                                                              | 77    | 179         |
| ءَاتَدِنِي ٱلْكِئَابُ وَجَعَلَنِي بَيْيًا                                                           | ٣.    | 44          |
| وَقَالُوا أَشَٰذَ ٱلرَّحْنُونُ ۚ وَلَكَا                                                            | Àλ    | 198         |
| ۲۰ - سورة طه                                                                                        |       |             |
| الرَّمَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ اسْتَوَىٰ                                                                 | ٥     | . 771       |
| وَلَمْ نَجِدْ لَلُمْ عَزْمَا                                                                        | . 110 | ٤0.         |
| ٢١ - الأنبياء                                                                                       |       |             |
| لَوْ كَانَ فِيهِمَا خَلِفُةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا                                             | 77    | 101         |
| لَا يُشْكُ عَمًّا بَفَعَلُ وَكُمْ بُشْنَالُون                                                       | 44    | 37715031775 |
| - 1                                                                                                 |       | 78668776797 |
| وَنَضَعُ الْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيكَـمَةِ                                              | ٤٧    | 77.         |
| لَا يَعْزُنْهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلأَكْبَرُ                                                               | ١.٣   | 171         |
| وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَلِينَ                                                    | 1.4   | 788         |
| ۲۲ - سورة الحج                                                                                      |       |             |
| وَكَن يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعَدُو                                                                      | ٤٧    | 7.7         |
| اللَّهُ يَمْعَلِنِي مِنَ ٱلْمَلَيْكَةِ رُسُلًا                                                      | ٧٥    | 74          |
| ٢٣ - سورة المؤمنون                                                                                  |       |             |
| وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِمْدَنَ مِن شَلَلَةِ مِن طِينِ ثُمَّ جَسَلَنَهُ ثُطْفَةً فِي فَرَارٍ شَكِينِ | ١٢    | 1.4         |
| رُ عَلَقَا الطُّلَعَةِ عَلَقَهُ                                                                     | .18   | 1.1         |
| إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَيْمِ بِمَا خَلَقَ وَلَسَلًا بَسْتُمهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ                      | 91    | 108         |
| ٢٤ - سورة النور                                                                                     |       |             |
| إِنَّ الَّذِينَ جَاءُو بِٱلْإِنِّكِ عُصْبَةً يَنكُرُ                                                | 11    | £A£         |
| وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ                                              | 77    | ٤٨٤         |
| أُوْلَئِكَ مُبْرَّةُونَ مِنَا بَمُوْلُونَ لَهُم مَنْفِرَةً وَرِنْقٌ كَرِيدٌ                         | . 77  | £A£         |
| وَثُوبُواْ إِلَى اللَّهِ جَبِيسًا أَيُّنَهُ ٱللَّهٰمِنُونَ                                          | ٣١    | <b>Y1.</b>  |
| وَاللَّهُ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيتٌ                                                                   | ٣.    | 777         |
| ٢٥ - سورة الفرهان                                                                                   |       | •           |
| وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرُ لَقَدِيرًا                                                          | ۲     | 777         |

#### ٢٦ - الشعراء

|         |          | • •                                                                                                                                     |
|---------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |          | َ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهِينِي ۞ وَالَّذِي لَهُوَ يُعْلِمِنُنِي وَيَسْقِينِ                                                        |
| 442     | ۸۰،۷۹،۷۸ | وَلِهَا مَرِضْتُ مَهُوَ يَشْفِينِ                                                                                                       |
| 77      | 719      | وَيَقَلُّكُ فِي ٱلسَّلجِدِينَ                                                                                                           |
|         |          | ۲۷ - سورة النمل                                                                                                                         |
| ۰۸۱     | AY       | إِلَّا مَن مُسَالَة اللَّهُ                                                                                                             |
|         |          | ۲۸ - سورة القصص                                                                                                                         |
| 197     | ٧٦       | إِنَّ فَنْرُونَ كَاكَ مِن قَوْدِ مُومَىٰ                                                                                                |
| ۵۸۷     | ٨٨       | كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَيَشْهَأَمُّ                                                                                               |
|         |          | ٢٩ - سورة العنكبوت                                                                                                                      |
| Y0.617A | و غ      | إِكَ العَبَىٰ لَوْهَ نَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَالنُّنكُرُّ وَلَاِكُمُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ                                               |
|         |          | ۳۰ - سورة الروم                                                                                                                         |
|         | ٣.       | فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا                                                                                      |
| ٤٧      | 77       | كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَكَتِيمَ فَرِحُونَ                                                                                                  |
|         |          | ۳۱ - سورة لقمان                                                                                                                         |
| ۳۲۳     | ١٨       | إِنَّ اللَّهَ لَا يُصِبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورٍ                                                                                       |
|         |          | ٣٢ - سورة السجدة                                                                                                                        |
| ٥٧٢     | 11       | قُلَ بَنُوَفَّنكُم مَّلَكُ ٱلمَوْتِ الَّذِي ثُوِّلَ بِكُمْ                                                                              |
|         |          | ٣٣ - سورة الأحزاب                                                                                                                       |
| ٤١٤     | ۳۷       | وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْمَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ                                                                                       |
| 797     | ٣٨       | وَكَانَ أَتُمُ اللَّهِ فَدَرًا مِّ مَّتَّدُومًا                                                                                         |
| ۱۰۲     | ٤٠       | مَّا كَانَ مُحْمَدُ إِنَّا أَحَدِ مِن يَهَالِكُمْ                                                                                       |
| 277,289 | ٤٠       | وَخَانَمُ النَّبِيْءِنُّ                                                                                                                |
| ۸۷۸     | ٥١       | تُرْقِي مَن تَشَكَّامُ<br>. تَدِين مِن مَن مُن اللهِ عَلَيْهِ مِن مِن مَن اللهِ مِنْ مِن اللهِ مِنْ مِن اللهِ مِنْ مِن اللهِ مِنْ مِن ا |
|         |          | إِنَّ اللَّهَ وَيُلْتِكُنَهُ بُعَمُلُونَ عَلَى النَّبِيُّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا<br>رَبُّهُ مَنْ مَنْ مَرَدِهِ مِنْ مِنْ      |
| P 2 7 7 | - 07     | مَمَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسَلِيمًا                                                                                                |
|         |          | ۳۶ - سورة سبأ                                                                                                                           |
| ££V     | ٨        | أَنْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَمْ بِهِ. حِنَّةً                                                                                     |
| १७९     | 4.4      | وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَالَّهُ لِلنَّاسِ                                                                                            |
|         |          |                                                                                                                                         |

|                | د۱ - سورة فاطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٧٥            | إِنَّ الشَّيْطِلَنَ لَكُرَ عَدُقٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱ ، ۱۷۰        | East a section                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77 7           | #2.2 W T A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                | ٣٦ - سورة بس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171 1          | فَأَسْتَقُوا الْقِبَرَاطَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۳۰ ۸۱         | إِنَّمَا ۚ أَمْرُهُۥ إِذَا ۚ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَلْم كُن فَيَكُونُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                | ٣٧ - سورة الصافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 171 Y          | وَعَفُوثُرْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 791479 9       | and and a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 771 73         | وَإِذَّ إِنْيَاسَ لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                | ۳۸ - سورة <b>ص</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                | يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَتَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ قَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸٧٨،٧٨٠،٤٠١ ٢٦ | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                | ۳۹ - سورة الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170 71         | أَنْهَنَ شَرَعَ اللَّهُ صَدْرُهُ لِلْإِسْلَامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۲۰ ۲۰         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٧٢ ٢٧٥        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۰٤ ٥٢         | إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                | ٤٠ - سورة غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 0176011 7.     | وَقَالَ رَيُّكُمُ ٱنْتُونِيَ ٱلْسَتَجِبُ لَكُوْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y £ YA         | المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | ۱۱ - سورة فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 170 19         | وَيْوَةَ يُحْشُرُ أَعَدُلَهُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّادِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| £Y0 £Y         | and the second s |
|                | ٤٢ - سورة الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11 177         | لَيْسَ كَيْنَايِدِ. شَوْتَ ۗ وَهُوَ ٱلسَّيبِيعُ ٱلْبَصِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۷٦٥،٧٦٤ ٢٥     | وَهُوَ ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلنَّوْيَةُ عَنْ عِبَادِهِ؞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 797            | وَمَا أَصَابَكُمْ مِن مُصِيبَةِ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                | ٤٣ - سورة الرخرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 20V \ 19       | رَجَمَتُوا الْمَلَتَهِكُمُهُ الَّذِينَ هُمْ عِبَندُ الرَّحَمَيْنِ إِنكَأْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ٤٤ - سورة الدخان                                                                      |    |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----|-------------|
| ذُقْ إِنَّكَ أَنْ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ                                               | ٤٩ | 17.         |
|                                                                                       |    |             |
| تَأْمَدُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَلَهُ                                             | ١٩ | ٥١          |
| ٤٦ - سورة الفتح                                                                       |    |             |
| لِيْزَدَادُوَا إِيمَنَا مَعَ إِيمَانِهِمْ                                             | ٤  | ١٣٥         |
| يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ                                                       | ١. | 770         |
| لَقَدْ رَبِيْسُ ٱللَّهُ عَٰنِ ٱلْمُثْمِينِينَ                                         | ١٨ | ٥٠٣         |
| 27 - سورة الحجرات                                                                     |    |             |
| آبْخَيْدُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّكَ بَهْضَ ٱلظَّنِّ إِنْدُّ وَلَا جَسَّنْسُوا | 17 | ٠ ٤ ، ٨ • ٣ |
| ۵۸ - سورة ق                                                                           |    |             |
| مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلِ إِلَّا لَدَيْدِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ                              | ۱۸ | ٥٥٥١٨٥٥     |
| مَا يُبَدَّلُ ٱلْعَرَّلُ الْدَىَّ                                                     | ۲۹ | ٣٠٤         |
| ٤٩ - سورة الذاريات                                                                    |    |             |
| وَفِيَ ٱلْشَيِكُمُّزُ ٱلْلَا تُبْعِرُونَ                                              | 71 | 1 - 4       |
| وَدَّكِرْ فَإِنَّ الْأِكْرَىٰ نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ                                  | ٥٥ | ۸۰۰         |
| ٥٠ - سورة القمر                                                                       |    |             |
| سَيْرَمُ لَلْبَسْعُ وَيُوَلِّنَ الدُّبُرَ                                             | ٤٥ | 199         |
| ٥١ - سورة الرحمن                                                                      |    |             |
| كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانِ                                                            | 77 | ۹۷۹،۳۸۹     |
| وَيَبْغَىٰ وَيْبَهُ رَبِّكَ ذُر الْجَلَالِ وَالْإِكْمَارِ                             | ** | 470         |
| کُلُّ یَوْمِ هُوَ نِي شَأْنِو                                                         | 79 | 417         |
| وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِيدِ جَنَّنَانِ                                             | ٤٦ | ٦9.         |
| وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ                                                           | ٦٢ | ٦٩.         |
| ٥٢ - سورة المجادلة                                                                    |    |             |
| يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا نَعْبَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ                       | 17 | ٤٧٧         |
| أُوْلَيْكَ كَتَبَ فِي مُلُوبِهِمُ ٱلْإِيكَنَ                                          | ** | 17.         |
| ۵۳ - سورة الحشر                                                                       |    |             |
| هُوَ ٱلَّذِينَ آخَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَمْلِ ٱلْكِتَابِ مِن دِيْرِهِم          | ۲  | ٦٢٣         |
| وَمَا ءَالنَكُمُ الرَّسُولُ فَخَـٰدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَانْفَهُوأُ ۖ        | ٧  | <b>አ</b> ደ٦ |

| ٥٤ - سورة التحريم                                                                                                               |           |                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------|
| يَّأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَازًا وَقُومُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلِمْجَارَةُ                       | ٦         | ٦٨٩             |
| ۵۵ - سورة الملك                                                                                                                 | •         |                 |
|                                                                                                                                 |           |                 |
| الدِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ                                                                                            | 4         | • ٦٨            |
| ٥٦ - سورة القلم                                                                                                                 |           |                 |
| يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ                                                                                                       | 13        | ۳۷۷             |
| ٥٧ - سورة الحاقة                                                                                                                |           |                 |
| وَالْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَأَيِهَا ۚ وَتَجَيْلُ حَرْضَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ بَوْيَهِا غَلَيْمَةٌ                                    | ١٧        | 15,803          |
| فَأَمَّا مَنْ أَرْنِيكَ كِنَائِمُ بِيَسِيدِ. فَيَقُولُ هَاتُؤُمُ أَفْرَهُوا كِنَابِية                                           |           |                 |
| إِنِّي ظُنَتُ أَلِّي مُكَنِّي حِسَايِيَّة                                                                                       | 7 - 6 1 9 | <b>٦٦</b> ٨     |
| وَأَمَا مَنْ أُونَ كِكَنَهُمْ بِيْمَالِهِ. فَيَقُولُ يَكِتَنَنِي لَرَ أُونَ كِنَهِيْهَ                                          |           |                 |
| وَلَرُ أَدْرِ مَا حِسَائِيَّةٌ بَلِيَّتُهَا كَانَتِ ٱلْفَاضِيَةَ<br>عَدْ يَرْهُمُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْتُهَا كَانَتِ ٱلْفَاضِيَةَ | 77 - 40   | ጓጓለ             |
| إِنَّهُ لَغَوْلُ رَسُولُو كَلِيمِ                                                                                               | ٤٠        | ££V             |
| ۵۸ - سورة المارج                                                                                                                |           |                 |
| سَأَلُ سَآيِلُ مِنَدَاتٍ وَلَقِيمٍ                                                                                              | 1         | २०१             |
| ٥٩ - سورة المدثر                                                                                                                |           |                 |
| وَيَزْهَادَ ٱلَّذِينَ مَامُنُورًا إِيهَنَا ۗ                                                                                    | ٣١        | 150             |
| ٦٠ - سورة القيامة                                                                                                               |           |                 |
| رُمُونُ وَمَهَلِ كَانِيزُهُ ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا عَالِمُنَّ اللِّهِ مَا عَالِمُنَّا                                                | 77.77     | <b>٣٦٣،٣٦</b> • |
| الله علي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                  |           |                 |
| فَأَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا                                                                                               | ٣.        | 197             |
| عن برِيدِتم إر عدب<br>٦٢ - سورة التكوير                                                                                         | 1.        | ***             |
|                                                                                                                                 |           |                 |
| عَلِمَتْ نَفَشُ مَّا أَحْضَرَتْ<br>مَا رَا مَا مُعْ مَرْدِ                                                                      | 1 8       | 770             |
| وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ                                                                                                    | . 77      | ££Y             |
| ٦٣ - سورة الانفطار                                                                                                              |           |                 |
| يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنْكُنُّ مَا غَرَّكَ رِبِّكَ ٱلْكَوِيرِ                                                                        | ٦         | ٨٨٥             |
| كِرَامًا كَبِيبِنَ ﴿ يَعَلَمُونَ مَا تَفَعَلُونَ                                                                                | 17:11     | 001             |
| ٦٤ - سورة المطففين                                                                                                              | ·         |                 |
| كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِدٍ لَمُحْجُولُونَ                                                                         | 10        | ۱۲۳،۵۷۳         |
| عَلَى ٱلْأَرْآيَاكِ يَظُلُّوُونَ                                                                                                | 77        | ٣٦.             |

| ٦٥ - سورة الانشقاق                                                                                                                     |       |                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------|
| عَلَمُ مَنْ أُولَ كِلَنَبُرُ بِيَسِينِ <sup>ل</sup> ِهِ<br>فَأَمَّا مَنْ أُولَ كِلَنَبَرُ بِيَسِينِهِ                                  | ٧     | ጓጓለ                     |
| فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بَسِيرًا                                                                                                   | ٨     | 778                     |
| ٦٦ - سورة الفجر                                                                                                                        |       |                         |
| خَبُأَةً وَيُكُ                                                                                                                        | **    | 471                     |
| ٦٧ - سورة الضحى                                                                                                                        |       |                         |
| وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَعَلِيْثُ                                                                                                 | 11    | ۸۸۲                     |
| - ﴿ رَبِّ مِ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ                                                                         |       |                         |
| ۔<br>آؤا                                                                                                                               | ١     | ۲۷٬۳                    |
| ِ                                                                                                                                      |       |                         |
| إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْغَدْرِ                                                                                              | ١     | <b>۲</b> ۷۷،۲۷ <i>٤</i> |
| رت برت في يبو المدرِ<br>۲۰ - سورة البينة                                                                                               | ,     | (                       |
| رَمَا أَرْبُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ تَخْلِمِينَ لَهُ النِينَ<br>وَمَا أَرْبُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ تَخْلِمِينَ لَهُ النِينَ | ٥     | 154                     |
| رف ر <i>رون إد</i> رِينبدو الله عِقِين لا البين<br>۷۱ - سورة الزلزلة                                                                   | · ·   | <b>X 1 1</b>            |
| فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالُ ذَرُّوَ خَيْرًا يَهَرُهُ<br>فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالُ ذَرُّوَ خَيْرًا يَهَرُهُ                             |       |                         |
| عمن يعتمن مِنف درم حير يبرم<br>٧٢ - سورة الماعون                                                                                       | ٧     | ٧٢٣                     |
|                                                                                                                                        |       |                         |
| فَوَيْـلُّ لِلْمُصَلِّينُ ۞ الَّذِينَ لَمُمْ عَن صَلَاتِهِمْ<br>سَاهُونَ ۞ الَّذِينَ لَمُمْ يُرَاكِرِنَ                                | 7,0,8 | ۸۷۰                     |
| عادون <b>کی</b> اورن مم یودون<br>۲۳ - سورة الکوشر                                                                                      | 11-12 | Αν.                     |
| إِنَّا آَعَلَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ                                                                                                        | ١     | ٤٨١                     |
| رِد الحيث الحور<br>V٤ - سورة الإخلاص                                                                                                   | ,     | 2/1                     |
| الله عَلَى اللهُ أَحَــُدُ<br>الله هُوَ اللهُ أَحَــُدُ                                                                                |       |                         |
| ال هو الله احب.<br>لَّهُ الْقَسَــُكُدُ                                                                                                | 1     | 711                     |
| مة المستعد<br>ثم يكلِد وَلَمَ يُولَدُ                                                                                                  | ۲     | 177<br>177              |
| لِلْمَ يَكُنُ لَمُ كَنْ لُمُ حَكْلُوا أَحَدُنا                                                                                         | ٤     | 177                     |
| ٧٥ - سورة الفلق                                                                                                                        |       |                         |
| يين شَكِي حَاسِيدٍ إِذَا حَسَكَ                                                                                                        |       | .,                      |

# فهرس الأحاديث والآثار والأقوال

| رقم الفقرة                     | الحديث             | رقم الفقرة | الحديث                                        |
|--------------------------------|--------------------|------------|-----------------------------------------------|
| Ÿ7                             | من الثقلين         |            | <br>حرف الألف                                 |
| كانة                           | أرسلت إلى الناس    | ٦٥٨        | آخر أيام الدنيا هو اليوم الآخر                |
| جساد الأنبياء                  |                    |            | آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرب          |
| جساد الشهداء                   | الأرض لا تأكل أ-   |            | الإبصار هو إدراك الشيء بعماسة البصر وا        |
| ٨١٣،٧٠٦                        |                    |            | إبليس هو أول من لاط                           |
| ٣٨٠٠٣٧٩                        |                    | ٤٩٦        | أبو بكر الصديق في الجنة                       |
| أنفاس المؤمنينا                |                    | ٤٩٦        | أبو عبيدة بن الجراح في الجنة                  |
| ية ١٩٥                         |                    | مد         | اتخاذ المناخل أول شيء أحدثه الناس ب           |
| موتهم بالجابية بالشام ٩٤٥      |                    | A £ 9      | رسول اللَّه ﷺ                                 |
| موتهم في بئر زمزم ٩٤٥          |                    | V9V        | اتق اللَّه فيقول العبد عليك بنفسك             |
| حواصل طير خضر ٧٢٨              |                    | ٧٣٤        | اتقوا اللَّه وأجملوا في الطلب                 |
| لة بأجسادهم اتصالًا وثيقًا ٧٢٨ |                    |            | أجمعوا إذا دعوتم فلعل فيمن تجمعون م           |
| وتهم في بئر يرهوت ٩٤٥          |                    |            | تنالون بركته                                  |
| وتهم في سجين ٩٩٥               |                    |            | أحب الأعمال إلى الله أحمزها                   |
| له ۲۶۱                         |                    |            | احتجب اللَّه عن البصائر كما احتجب عن الأ      |
| ث حثيات بيده الكريمة ٦٣٧       |                    | 0.7        | احموا ظهورنا واثبتوا مكانكم                   |
| كل واحد من السبعين ألفًا       | استزدته فزادني مع  |            | إذا دعوتم الله فأجمعوا فلعل فيمن تجمع         |
| 177                            | سبعين ألفًا        | 1          | من تنالون بركته                               |
| عبد المطلب                     |                    |            | إذا طويت الصحيفة وفيها استغفار طويت ولها نور  |
| لي ولوال <i>دي</i> ولأصحاب     |                    |            | إذا طويت الصحيفة وليس فيها استغفار            |
| A11                            |                    | דדר        | وهي سوداء مظلمة                               |
| ٧١٣                            | اشفع تشفع          |            | إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه             |
| ٧١٣                            | اشفع لنا           | ۲۷۷ ۱      | إذا كان يوم القيامة تنادى كل أمة لتلزم معبوده |
| ، في الدعاء                    |                    | الجنة ١٦٥  | إذا كانت نفس المؤمن محبوسة عن مكانها في       |
| ، الحوض ٧٠٦                    |                    | أصم ۲۰۱    | أربعوا على أنفسكم في الدعاء فإنكم لا تدعون    |
| للون ؟                         | أظلمك كتبتي الحافة | كلفين      | أرسل الله رسول الله ﷺ إلى جميع الم            |

| اللُّهم إن ظهروا على هذه العصابة ظهر الشرك ٩٩١                |
|---------------------------------------------------------------|
| اللَّهم إنا نسألك العصمة                                      |
| اللَّهم إني أنشدك أني من المنظرين                             |
| اللَّهم إني أنشدك عهدك ووعدك                                  |
| اللَّهم ثبت قلبي على دينك                                     |
| اللَّهم سلم سلم ٦٧٤                                           |
| اللُّهم صلي على محمد وعلى آل محمد ٥٥                          |
| اللُّهم في قتادة كما وقى وجه نبيك                             |
| أمة محمد يدخل منها الجنة سبعون ألقًا بلا حساب ٦٣٧             |
| إن الله احتجب عن البصائر كما احتجب                            |
| عن الأبصار                                                    |
| إن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار                                 |
| إن اللَّه اختار أصحابي على العالمين سوى النبيين والمرسلين ٤٨٥ |
| إن اللَّه بعثني إليك وأمرني أن لا أفارقك حتى ترضى ٩٩          |
| إن الله جميل يحب الجمال                                       |
| إن اللَّه خلق آدم على صورته                                   |
| إن الله خلق الموت في صورة كبش ٦٩ ه                            |
| إن اللَّه لم يفرض شيقًا أفضل من التوحيد والصلاة ٢٨            |
| إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا ٨٦٢                |
| إن الله لا ينال ما عنده إلا بطاعته                            |
| إن الله يستخلص رجلًا من أمتي على رؤوس الخلائق                 |
| يوم القيامة ٢٧٢                                               |
| إن الجنة لجزاء جميل وعطاء جليل                                |
| إن الحوض كما بين عدن وعمان                                    |
| إن رؤية الله جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة                       |
| في الدنيا                                                     |
| إن روح آدم التقت مع روح موسى ﷺ٣٥٦                             |
| إن روح القدس نفث في روعي                                      |
|                                                               |

: حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

**417**=

| ٤٨٠ | إن شفت أردك إلى الحائط                       |
|-----|----------------------------------------------|
| ٤٨٠ | إن شئت صبرت ولك الجنة                        |
| ۱۲۸ | إن صلاته ستنهاه يومًا ما                     |
| ۲۸۰ | إن في الإنسان عظمًا لا تأكله الأرض أبدًا     |
|     | إن قلوب بني أدم كلها كقلب واحد بين إصبعين    |
| 770 | من أصابع الرحمن                              |
| ۲٤۸ | إن كان خلقك لما تريد أنت فقد ظلمك            |
| ٤٨٤ | إن كان من إخواننا الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك  |
| ٤٨٤ | إن كان من الأوس ضربت عنقه                    |
| 777 | إن لك عندنا لحسنة وإنه لا ظلم عليك           |
| ٧., | إن لكل نبي حوضًا وهو قائم على حوضه           |
| ۲۷٦ | إن لله خواص من عباده                         |
| ٦٨٢ | إن الله لوحًا أحد وجهيه ياقوتة حمراء         |
|     | إن من الذنوب ذنوبًا لا يكفرها صوم ولا صلاة   |
| ٥٥٢ | ولا جهاد وإنما يكفرها السعي على العيال       |
| 070 | إن هي إلا أرحام تدفع وأرض تبلع               |
| ٤٨٤ | أنا أعذرك يا رسول الله                       |
| ۸٧٠ | أنا أغنى الشركاء عن الشرك                    |
| ٤٤٧ | أنا أكرم الأولين والآخرين على اللَّه ولا فخر |
| ۷۱۳ | أنا أول شافع وأول مشفع                       |
| ٤٩٢ | أنا أول الملوك                               |
| ٤٢  | أنا العاقب فلا نبي بعدي                      |
| ۷۱۲ | أنا لها أنا لها أمتي أمتي                    |
| ٦٦٧ | الأنبياء لا يأخذون صحفًا                     |
| ۲۱۲ | أنت أول البشر اشفع لنا                       |
|     | أنت أبو البشر الذي كنت سببًا لإخراج أولادك   |
| ۲٥٦ | من الجنة                                     |
| ۳٥٦ | أنت الذي اصطفاك الله بكلامه                  |

ذكرك أخاك بما يكره هو الغيبة ......

| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد                   |
|----------------------------------------------------|
| الذنوب تنقلب إلى كبيرة بالإصرار عليها              |
| الذنوب الكبيرة                                     |
| ذو الفقار أحد سيوف النبي ﷺ٣٨                       |
| حرف الراء                                          |
| رؤية الله جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة في الدنيا ٣٦٣ |
| رؤية النبي ﷺ لربه                                  |
| الراجي مع الإصرار على المعصية                      |
| رتبة أمل بدر ٤٩٧                                   |
| رتبة التابعين تلي رتبة الصحابة                     |
| الرجاء تعلق القلب بمرغوب فيه٨٥٧                    |
| رجله في الميزان أثقل من جبل أحد                    |
| رجوع أهل الأرض كلهم كفاؤا                          |
| رسول رب العالمين وخاتم الأنبياء                    |
| رفع القرآن من المصاحف والصدور ٩٦٣                  |
| رمي عائشة بالإفك                                   |
| الروح بعد الموت على أفنية القبور ٩٤٥               |
| الروح جسم لطيف مشتبك بالبدن ٩٤،٥٨٦ ٥               |
| روح الحياة وهي تلك التي تفارق الجسد إذا مات ٩٠ ه   |
| الروح ذو جسم ويدين ورجلين وعينين ورأس ٩٣٥          |
| روح اليقظة وهي الخاصة بالاستيقاظ و النوم 60        |
| الرياء هو ترك العمل لأجل الناس                     |
| الرياء والتسميع محبط للثواب مع صحة العمل ٨٦٨       |
| ريحة (الحوض) أطيب من المسك                         |
| حرف الزاي                                          |
| زادني مع كل واحد من السبعين ألفا سبعين ألفًا       |
| الزبير بن العوام في الجنة                          |
| حرف السين                                          |
| سؤال الجن في القبر                                 |

| <b>YY1</b>                                         | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| السنة كل ما وافق الكتاب والسنة أو الإجماع          | السؤال عن الإيمان بمحمد علي السيال عن الإيمان بمحمد                   |
| أو القياس                                          | سؤال فتنة القبر                                                       |
| السؤال يسهل الموت على العبد                        | السؤال في القبر                                                       |
| سورة الزلزلة تعادل نصف القرآن                      | سؤال الكافر في القبر صباحا                                            |
| سيدنا نوح لم يرسل إلى الجن                         | سؤال القبر بلسان عربي                                                 |
| السيف هو الذي جاء بمشروعية مقاتلة أعداء الله به ٣٧ | سؤال المؤمن في القبر سبعة أيام                                        |
| سيكون في أمتي أقوام يغلطون فقآءهم بعضل             | سؤال الميت عن الشهادتين                                               |
| المسائل                                            | سؤال الميت ولو تفرقت أعضاؤه                                           |
| حرف الشين                                          | سأل رسول اللَّه ﷺ ربه أن يحيي له أبويه فأحياهما                       |
| شعون يبديها ولا يبتديها                            | فآمنا ثم أماتهما                                                      |
| الشاهد منكم يبلغ الغائب                            | السائل لك الخضر                                                       |
| الشجاع من يملك نفسه عند الغضب                      | السابقون هم أهل بدر                                                   |
| شدائد الدنيا مما يلزم العبد الشكر عليها ٣٤٢        | السابقون هم أهل بيعة الرضوان ٥٠٨                                      |
| الشمس تدنو من الخلق يوم القيامة                    | السابقون هم الذين صلوا إلى القبلتين ٥٠٦                               |
| الشمس تطلع من المغرب                               | ستنهاه صلاته يوما ما                                                  |
| شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ٦٧٢  | سجن المؤمن هو الدنيا                                                  |
| شهادة الضب بنبوة رسول اللَّه                       | سرعة مرور العباد على الصراط متفاوتة                                   |
| الشهداء أكمل حياة من غيرهم                         | سعد بن أبي وقاص في الجنة                                              |
| الشهداء ثلاثة                                      | سعيد بن زيد في الجنة                                                  |
| الشهداء لا تأكل الأرض أجسادهم ٦٣٢                  | السعير من طبقات جهنم                                                  |
| شهيد الآخرة                                        | سقر من طبقات جهنم                                                     |
| شهيد الحرب شهيد الدنيا والآخرة                     | السقط يدخل الجنة إذا مات بعد نفخ الروح فيه                            |
| شهيد الدنيا                                        | السقط يصير ترابا إذا مات قبل نفخ الروح فيه ٦٢٠                        |
| الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة ٤٧٦         | سلام اللَّه هو تحيته اللائقة به ﷺ بحسب ما                             |
| الشيطان لا يتمثل به تعالى                          | عنده تعالى                                                            |
| حرف الصاد                                          | السلام عليك يا رسول الله ( حديث تسليم                                 |
| الصاحب هو من طالت عشرتك به ٤٦                      | الحجر عليه ﷺ )                                                        |
| صادني هذا الأعرابي                                 | السمع حسن الأذن ٢٤٣                                                   |
|                                                    | 1                                                                     |

#### صام رسول الله ﷺ تسع رمضانات ..... حرف الظاء صحة العقد من أمور الدين ......٣١ ظهور الدخان ...... ٦٦٣ صدق عبدي في كل ما بلغ عني ...... ظهور المهدي ..... ظهور المهدي المستسبب الصدق هو الحكم الذي طابق الواقع .............. ٤٠ حرف العين صدقت صدقت .....م العاقب هو خاتم الرسل ......لا العاقب هو خاتم الرسل صعود الرسول إلى السموات السبع ...... العاقل من اشتغل بعيوب نفسه .....ا صف لنا ربك .... العاقل لا يتكبر ..... ١٩٠٠٨١٩ صل على من علمك .....مل على من علمك العالم حادث وكل حادث لابد له من صانع الصلاة على رسول اللَّه في آخر العمل ليس لختم حكيم متحدث ...... العمل وإنما لنيل كرامتها ...... ٨٨٨ العالم السفلي هو ما نزل عن الفلكيات ...... الصلاة على رسول الله مقبولة لا مردودة ...... ٨٨٦ العالم العلوي هو ما ارتفع من الفلكيات ...... ١٠٣ صلاته ستنهاه يوما ما ..... عالم قريش يملأ طباق الأرض علما ...... ١٤ هـ الصلاح أعم من الأصلح .....الله ٣٣٤ العالم متغير وكل متغير حادث ..... الصلة هي العطية ..... عبد الرحمن بن عوف في الجنة ..... الصلوات الخمس تكفر الذنوب ...... عتاد أهل بدر ..... ٩٩٩ الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى عتبة بن أبي وقاص يكسر رباعية رسول الله ﷺ ....... ٥٠٢ ٥ رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر ... ٦٤٨ عتقاء الله صوم رمضان يكفر الذنوب ..... عثمان بن عفان في الجنة .....عثمان بن عفان في الجنة حرف الضاد العجب سوء أدب مع الله تعالى .....١٤ ضرس الكافر في النار مثل أحد ............ ٦٩٨ العجز عن الإدراك إدراك ..... ٣٥٣ ضغطة القبر لا ينجو منها أحد ..... العجب يفسد ثواب العمل ..... ١٨١٥ حرف الطاء عرفته حين رأيته كما أعرف ابني ( الرسول ) ... ١١٤ طاعة الأمير من طاعة رسول الله عِنْ ...... عشر رضعات معلومات يحرمن ..... الطامع في الجنة بغير عمل .....الطامع في الجنة بغير عمل .... على بن أبي طالب في الجنة ..... عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي ...... ٨٥٣ طلحة في الجنة .....طلحة في الجنة .... طلوع الشمس من مغربها ..... عمر بن الخطاب في الجنة ..... العمل الصالح يسهل الموت على العبد ..... ٧٣٥ طوبي للمخلصين ...... ١٦٤ طول الصراط ثلاثة آلاف سنة ............ ٥٧٦ العمل لأجل الناس شرك خفى .....

| قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن ٢٦٥        | حاشية ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| قرم فصلوا إذا فضلوا ١٩٥٤                          | العوام مؤمنون عارفون بربهم                    |
| قومي فاشكري لرسول الله ﷺ                          | عودة الذنب بنقض التوبة                        |
| حرف الكاف                                         | حرف الغين                                     |
| الكاتبون على العباد أعمالهم في الدنيا ٦٨٢         | الغرة هي بياض فوق جبهة الفرس فوق الدرهم ٤٧٩   |
| الكاتبون من صحف الملائكة كتابا يوضع تحت العرش ٦٨٢ | غرني كرمك ياربعربي كرمك يارب                  |
| الكافر لا يسئل إنما يسئل المؤمن والمنافق ٢٠٦      | غسلوه وعليه ثيابه ٧٨٤                         |
| كان رسول اللَّه ﷺ يراسل الناس أولا بالقرآن        | غفران الذنوب للمؤمنينعفران الذنوب للمؤمنين    |
| والدعوة للإسلام ٣٩                                | غلب أصحابكم فما تنتظرونعلم ما                 |
| كان فتى من الأنصار يصلي الصلوات مع                | غمست نار الدنيا في البحر مرتين                |
| رسول اللَّه ١٢٨                                   | حرف الفاء                                     |
| كان موسى عليه السلام يسد أذنيه عند قدومه          | فاطمة بنت أسد تنجو من ضغطة القبر              |
| من المناجاة لئلا يسمع كلام الخلق                  | فخذ الكافر مثل ورقان                          |
| كتاب الكافر أسود ٢٦٩                              | الغردوس طبقة من طبقات الجنة                   |
| كتاب المؤمن أبيض ٦٦٩                              | حرف القاف                                     |
| الكتبة يفارقون العبد في ثلاث مواضع ٢٤٥            | القائم بحقوق الله وحقوق العباد ٨٥٤            |
| كذبت لا تقدر على قتله                             | القبر روضة من رياض الجنة                      |
| الكرامة هي الأمر الخارق ٣٦٥                       | قتل من جحد أمرًا معلومًا من أدلة ديننا  ٧٧٦   |
| الكرسي جسم عظيم نوراني تحت العرش ٦٨٠              | قد أوجب طلحة ٥٠٢                              |
| كفاك تناشد ربك فإنه سينجز لك ما وعدك ٤٩٩          | قد رأيته حين رأيته كما أعرف ابنى (الرسول) ١١٤ |
| كفن الرسول عليه الصلاة والسلام في ثلاث أثواب      | القدرة متعلقة بجميع الكائنات                  |
| ا بيض قطن                                         | قدموا إلى الجنة عرضها السموات والأرض ٤٩٩      |
| کل آدمي يوکل به عشرين ملکًا حتى يموت ۶۸ د         | القرن يقرن أمة بأمة وعالم بعالم               |
| كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد لله              | القضيب أحد سيوف رسول اللَّه ﷺ ٨٠              |
| كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بيسم الله الرحمن الرحيم | القطع بقبول التوبة أم لا ؟ ٢٤٠                |
| ا فهو أبتر                                        | القلم جسم عظيم نوراني                         |
| كل ابن آدم يأكله التراب إلا عجب الذنب ٨٥          | القلم جسم نوراني ٨٣.                          |
| کل حرف ( من القرآن ) خیر من محمد                  | القلم يكتب في اللوح بدون الملائكة ٨٣          |

| <b>***</b>                                    | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| المؤمنون توزن أعمالهم                         | اللطيفة الربانية من حيث التفكر تسمى عقلًا ٢٠٤                         |
| المؤمنون الطائعون بياهي الله بهم الملائكة ٦١٢ | لله خواص من عباده                                                     |
| ما احتلم نبي قط                               | لله لوحًا أحد وجهيه ياقوتة حمراء والوجه الثاني                        |
| ما أرى ربك إلا يسارع في هواك                  | زمردة خضراء                                                           |
| ما أقرب ما يتقرب به المتقربون                 | لم أزل أنتقل من الأصلاب الطاهرات إلى الأرحام                          |
| ما أقل حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ٨٦٠،٦١   | الذكيات٧٢                                                             |
| ما بين دفتي المصحف كلام الله تعالى            | لم تقاتل الملائكة إلا يوم بدر                                         |
| ما تقول في هذا الرجل                          | لم يحتلم نبي قطوسلم نبي قط                                            |
| ما ذاكرت أحدا وقصدت إفحامه ٨٣٢                | لم يقرض الله شيئا أفضل من التوحيد والصلاة ٢٨                          |
| ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن             | لم تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله ٤٧٢                              |
| ما من عبد يؤدي الصلوات الخمس                  | لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها٧٣٤                                       |
| ما من مؤمن إلا وله كل يوم صحيفة ٦٦٦           | لن يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ٨١٦                     |
| ما من يوم إلا والذي بعده شر منه               | له حوض أبعد من مكة إلى مطلع الشمس ٧٠٤                                 |
| ماء الحوض أبيض من اللبن                       | لو تركتموها لصلحت فتركوها فشاصت ( حديث                                |
| المتواضع من عرف الحق                          | تأيير النخل )                                                         |
| مثل هذه الأمة لا يدري أوله خير أو آخره        | لو سلمنا أنك رسول الله ما حاصمناك ٥٠٣                                 |
| محمد أفضل من كلِّ مخلوق                       | لو كان العلم بالثريا لناله رجال من فارس ٥١٤                           |
| محمد خير الخلق                                | لو لم يقتل المقتول في هذا الوقت لجاز أن يموت ٧٦٥                      |
| مر بي ميكائيل وعلى جناحه أثر الغبار ٤٩٩       | لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان هذه الأمة ١٣٥                             |
| مراتب الناس في الحشر متفاوتة                  | لولا الشفاعة لجوزنا البقاء                                            |
| مرور العباد على الصراط متفاوت                 | ليبلغ الشاهد منكم الغائب                                              |
| المصيب بأجرين والمخطئ بأجر                    | ليس ساعة من ساعات الدنيا إلا وتعرض على العبد                          |
| معرفتي لمحمد أشد                              | يوم القيامة ١٥٥                                                       |
| معصية الأمير معصيته لرسول اللَّه ﷺ ٧٨٦        | ليس في الإمكان أبدع مما كان                                           |
| الملائكة تحضر كل قتال من قتال الكفار          | ُليس كما تظنون إنما هو كما قال لقمان لابنه ١٢١                        |
| الملائكة على جانبي الصراط                     | ليس من الإنسان شيء إلا يبلي إلا عظمًا واحدًا                          |
| الملائكة لا تدخل بيتا فيه جرس ٤٧ ه            | حرف الميم                                                             |
| الملائكة لا حفظة عليهم ٢٤٥                    | المأثور هو أول سيف ملكه رسول الله ﷺ ٣٨                                |

# ٣ - فهرس الأعلام

| رقم الفقرة                                    | العلم                                          |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------|
|                                               | آدم الطّغيرة                                   |
|                                               | ·                                              |
| ۲۳                                            | آسية بنت مزاحم                                 |
| 071                                           | <br>آصف                                        |
| ۸۰۰،۵۲٤،۸۷                                    | الآمدي = على بن أبي على                        |
| £78.671.60.1798.186                           | إبراهيم الخليلة                                |
| ££7,79£,17%,17%,7                             | إبراهيم بن إبراهيم بن حسن اللقاني              |
|                                               | إبراهيم بن خالد أبو ثور                        |
|                                               | إبراهيم الدسوقي = إبراهيم بن أبي المجد بن قريش |
|                                               | إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي                |
| £{7:79{:\\\.\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | إبراهيم اللقاني = إبراهيم بن حسن               |
| ٣١٩                                           | إبراهيم بن أبّي المجد الدسوقي                  |
| 07A(177(99(00                                 | إبراهيم بن محمد أبو إسحاق الإسفراييني          |
|                                               | إبراهيم بن محمد البيجوري                       |
| ٠٥٢١،٥٠٢،٤٩٩،٣٤٨،١٧٠                          | إبليس لعنه الله                                |
| ATY4A1A4YA£4711                               |                                                |
| 0.7                                           | أبي بن خلف الأبي = محمد بن خلفة                |
|                                               | الأَّجهوري = عبد البر الأجهوري                 |
| £ ŧ                                           | أحمد بن محمد السجاعي                           |
| A11                                           | أحمد بن أحمد بن عيسى زروق                      |
| V99,7V£,19٣                                   | أحمد بن إدريس القرافي                          |
|                                               | أحمد بن حنبل = أحمَّد بن محمد بن حنبل          |
| 707,017,010                                   |                                                |
| ۸۱۱                                           | أحمد زروق = أحمد بن محمد بن عيسي               |
|                                               | أحمد بن سليمان بن كمال باشا                    |
|                                               | أحمد عبد الفتاح بن يوسف الملوى                 |
| TE7:19T                                       |                                                |
| TTA                                           | أحمد بن علي بن حجر العسقلاني                   |
| 701                                           | أحمد بن غنيم بن سالم النفراوي                  |
| ٧ ٢ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١ ٠ ١     | أحمد بن محمد بن حنبل                           |
| ٠٦٠٧،٤٤٦،١١٧،٨٨،٢٦                            | أحمد بن محمد بن على بن حجر الهيتمي             |
| ۸٠٦،٧٥٨                                       |                                                |
|                                               | أحمد بن محمد بن على الغنيمي                    |

| = - شهة السورز عا الرهرة التوحد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r: v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حمد بن محمد الشمني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حمد النفراوي = أحمد بن غنيم بن سالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حمد بن موسى الخيالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لأخطل = غيات بن غوثلأخطل المستعدد على على المستعدد المستعد |
| ٧٠،١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | دريس الطَّهُ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سامة بن زيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٠٠ ٨٠١٧٢،٩٩،٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بو إسحاق الإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سحاق بن راهویه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٠٧ ، ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سرافيل الطَّيْلان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٠٦. ١٧٢،٩٩،٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ry:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سماعيل اللغ الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سماعيل بن عباد بن العباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۰۸۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سماعيل بن يحيى المزني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لأسود بن عبد الأسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٠٢٩٥، ٦٩،١٤٠،٩٩،٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لأشعري = علي بن إسماعيل أبو الحسن الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٠٠٠٨٠٠ ٢٣٠٥١٥٠٢٨٤٠٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 778:V 1:V01:777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| £9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أشموني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 997                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | صبغ بن الفرج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ياس الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| cm&Yc · oc1mVc99cV9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ىام الحرمين = عبد الملك بن عبد اللَّه بن يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7.001 1173711071 TioAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أمير = محمد بن أحمد بن أحمد الأمير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ية بن خلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177° - 108 · 68 · 68 · 777 / 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 108 · 1 | س بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 0   0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أوزاعي = عبد الرحمن بن عمر الأوزاعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يس القرني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ب ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| PP10.717:7107V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اقلاني = محمد بن الطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | خاري = محمد بن إسماعيل البخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | در = محمد بن إبراهيم بن جماعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 377                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اوي = عيسي بن أحمد بن عيسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦,٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ير الملائكة ( من الملائكة )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y70,737,70,79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بكر الباقلاني = محمد بن الطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بكر التونسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ۳۸۱                                    | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| \$ 2 2 6 2 A + 1 2 0 9 1 T 0 + 1 T 0   | أبو بكر الصديق = عبد الله بن عثمان                                    |
|                                        |                                                                       |
| Υ :،ΥΑ.                                |                                                                       |
| 7:7                                    | البلخي = محمد البلخي                                                  |
|                                        | بلقيسبلقيس                                                            |
|                                        | البلقيني = عمر بن رسلان بن نصير                                       |
|                                        | البليدي = محمد بن محمد بن محمد الحسن                                  |
| ΥΥ                                     | البيضاوي                                                              |
|                                        | البيجوري = إبراهيم بن محمد البيجوري                                   |
| ٢٢٠.٠١٠٥٤١٢٥١٢٥١١٨٥                    | تاج الدين ابن السبكي = عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي                |
|                                        | ابن التلمساني = عبد الله بن محمد بن علي                               |
|                                        | أبو ثور = إبراهيم بن خالد                                             |
| A78:A7.                                | ثوبان                                                                 |
|                                        | أبو ثور = إبراهيم بن خالد                                             |
| ٠١٧                                    | الثوري = سفيان الثوري                                                 |
| ۰۸۳                                    | الجاحظ = عمرو بن بحر بن محبوب                                         |
| ·٣٦· · ε٣٣٦ · 1 V ) · 9 9 · Α V        | الجبائي = عبد السلام بن محمد عبد الوهاب                               |
| 791:787                                |                                                                       |
|                                        | جبريل الطَيْخ                                                         |
| 70319031/53174319931                   |                                                                       |
| .777.77.4711.0                         |                                                                       |
| ٧٣٤،٧١٥                                |                                                                       |
| ۰۰۳                                    | الجد بن قيس                                                           |
|                                        | الجلال السيوطى = عبد الرحمن بن أبى بكر السيوطى                        |
| .T.9.T.A.099.0AV.E97                   | # · · · # · · · · #                                                   |
| ************************************** |                                                                       |
| ٠٠٣                                    | أبو جندل سهل بن سهيل بن عمرو                                          |
| (0) 7(0) 7(797(12.                     | الجنيد بن محمد                                                        |
| ٠٨٩،٥٢٣،٥١٨                            | _                                                                     |
|                                        | أبو جهل = عمرو بن هشام                                                |
|                                        | جهم بن صفوان                                                          |
|                                        | الجوجري = محمد بن عبد المنعم                                          |
|                                        | ابن الجوزي = عبد الرحمن بن علي بن الجوزي                              |
|                                        | حاتم الطائي                                                           |
|                                        | ابن الحاج = محمد بن محمد بن الحاج                                     |

| 370                                                    | بن الحاجب = عثمان بن عمر بن أبي بكر                    |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                                                        | بن حجر العسقلاني = أحمد بن على بن حجر العسقلاني        |
|                                                        | ين حجر الهيثمي = أحمد بن محمد بن علي بن حجر ال         |
| ٨٠٦،٧٥٨                                                |                                                        |
| 010(17.                                                | بن حزم = على بن أحمد بن سعيد                           |
|                                                        | - البصري                                               |
| <b>£97</b>                                             | لحسن بن علي بن أبي طالبل                               |
| Y & • < \ 2 & \$ < \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | - ب                                                    |
|                                                        | لحسين بن الحسن بن محمد الحليمي                         |
|                                                        | لحسين بن على بن أبى طالبلـــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                                        | لحسين بن محمد بن عبد الله النجار الرازي                |
|                                                        | لحسين بن منصور الحلاج                                  |
|                                                        | حفصة بنت سيرين                                         |
| 18.                                                    | لحلاج = الحسين بن منصور                                |
| TT: Y                                                  | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
|                                                        | لحليمي = الحسين بن الحسين بن محمد                      |
|                                                        | حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي                         |
|                                                        | ين حنبل = أحمد بن محمد بن حنبل                         |
| 1ºT                                                    |                                                        |
| (010(11)(177(177(17)                                   | بو حنيفة = النعمان بن ثابت                             |
|                                                        |                                                        |
| ٦٨٧،٢٣                                                 | حواء                                                   |
| V9£:71£:77                                             | لخدري = سعيد بن مالك أبو سعيد الخدري                   |
| VA 2. 19 7 . 1 1 0 . 2 7 . 2 7                         | لخضر الطَيْلاً                                         |
| £9£                                                    | ن خطاب الأسدي = عزيز بن عبد الملك بن محمد              |
| 108                                                    | لخطيب = محمد بن أحمد                                   |
| T00:07                                                 | <b>ڂيالي ≈ أحمد بن موسى الخيالي</b>                    |
|                                                        | اود بن علي بن خلف الظاهري                              |
|                                                        | و القرنين                                              |
| . 497. 29 2 . 29 7 . 2 4                               | و النورين = عثمان بن عفان                              |
| 701:081:0.1.0.                                         |                                                        |
| ٤٠٨                                                    | ر اليدين                                               |
|                                                        | ازي = محمد بن عمر بن الحسن                             |
|                                                        | إفعي = عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم                |
| 010                                                    | ن راهویه = إسحاق بن راهویه                             |

.

| 110               | رضوان خازن الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110               | رقيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٠٩،٥٠٨           | رقية بنت رسول الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣٤               | رمضان بن عبد الحق العكاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.7               | الرملي = محمد بن أحمد بن حمزة رومان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| £99,£97           | الزبير بن العوام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٧٤               | الزركشي = محمد بن بهادر بن عبد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | زكريا العلا السيدانية المستعادية |
|                   | زكريا الأنصاري شيخ الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                   | الزمخشري = محمد بن عمر بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                   | الزهراء = فاطمة الزهراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| \\Y               | الزيادي = على بن يحيى الزيادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                   | زيد بن حارثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | رين العابدين = على بن الحسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | دن<br>زينب بنت جحشزينب بنت جحش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                   | السجاعي = أحمد بن أحمد بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                   | السعد = مسعود بن عمر التفتازاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| A9VcA cVoYc £ 9 £ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| £A£               | سعد بن عبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| V98671867A        | سعيد بن مالك أبو سعيد الخدري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 712.E99.EAE       | سعد بن معاذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| £97               | سعد بن أبي وقا <i>ض</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                   | أبو سعيد الخدري = سعد بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                   | سعيد بن زيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                   | أبو سفيان = صخر بن حرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                   | سفيان الثوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | سفيان بن عينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٦٨               | السكتاني = عيسي بن عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٦٧               | أبو سلمة بن عبد الأسد = عبد الله بن عبد الأسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| •                 | <br>ابن سلول = عبد الله بن أبي بن سلول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                   | سليم بن عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | سليم بن عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | سليمان الخلاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                   | سليمان الخواص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| ۱۷۲ العدة السبب العدة السبب العدة العداد العدة العداد العدة العداد الع  | ساحب العدة       ١٠٠         صالح الخيرة       العدائي أبو الحسين       ١٠٠         الهبان عدد لين على أبو العرفان       ٩٥         صخر بن حرب أبو سفيان       ١٠٠         الهديق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق       ١٠٠         العدائي الأحكر = عبد الله بن عبد الرحمن       ١٠٠         الموافق بن عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول بن عباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول بن عباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول بن عباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول بن عباس بن عبد الله بن غباس بن عبد الله بن أبي سرح بن عباس بن عبد الله بن غباس بن عبد الله بن عباس بن عبد الله بن غباس بن عبد الله بن غباس بن عبد الله بن غباس بن عبد الله بن عباس بن المدرة بن عباس بن عبد الله بن عباس بن المدرة بن ا                                                                                                                                                                                                                                                            |                     | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| الع اللح اللح اللح اللحة الله العالمي أبو الحسين ال ال ال المحتولي أبو الحسين ال ال ال ال المحتولي أبو الحسين ال المحتولي أبو الحسين ال المحتولي المحتولي الله المحتولي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | العبالي العربي أبو الحسين العبال العبال العربي أبو الحسين العبان = محمد بن على أبو العرفان   ١٥   ١٥   ١٥   ١٥   ١٥   ١٥   ١٥   ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |                                                                       |
| ۱۱۱ مالي المعترلي أبو الحسين العرفان التراقي المعترلي أبو العرفان التراقي العرفان التراقي التراقي التراقي التراقي التراقي التراقي التراقي التراقي التراقي التراقيق   | الهمالحي المحزلي أبو الحسين الهمالحي المحزلي أبو الحسين الهمالحي المحزلي أبو الحسين الهمالي المحزلي أبو الحسين الأكبر = محمد بن على أبو العرفان الهميديق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق المحزود الإد ١٩٠٤،١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.١٠٤٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     | •                                                                     |
| مبان = محمد بن على أبو العرفان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الهيان = محمد بن على أبو العرفان المحمد بن على أبو العرفان المحمد بن حرب أبو سفيان المحمد بن حرب أبو سفيان المحمد عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق المحدود ال |                     |                                                                       |
| سخر بن حرب أبو سفيان مدي الكرب عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٩٥٥ ١٦٠٢١٢١٤٩٣٤٩٢  ١٨٤ ١١٠٥ ١١٠٤٩٣٤٤٩٢ ١١٠٤٩٣٤٤٩٢ ١١٠٤٩٣٤٤٩٤٤ ١١٠٤٩٩٤٤ ١١٠٤٩٩٤٤ ١١٠٤٩٩٤٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٤ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩٩ ١١٠٤٩٩٩٩٩٩٩٩٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الصديق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     | - <b>-</b> -                                                          |
| مدليق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٦٧٠٢١٠٤٩٢٠ ٢١٧٠١٢١،٤٩٣٠٤٩٢  ٢٨٤٠٧٨٠٠٦٨٤ ٤٨٤  ١٤٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الصديق الأكبر = عبد الله ين عثمان أبو بكر الصديق ١٩٠٤ (١٠٤٩٠،٢٥٩ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩٠) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) (١٠٤٩) ١٩٠٤ (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠٤٩) (١٠ |                     |                                                                       |
| ۱۹۰۰ (۱۳۷۰۱۲) (۱۳۷۰۲۲) (۱۳۷۰۲۲) (۱۳۷۰۲۲) (۱۳۷۰۲۲) (۱۳۷۰۲۲۲) (۱۳۷۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲۲) (۱۳۰۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲۲) (۱۳۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲) (۱۹۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۱ المعطل عدم المعطل عدم الرحمن المعطل عدم المعطل عدم المعطل عدم المعطل عدم المعطل عدم المعطل عدم المعرب عدم المعرب الم  |                     |                                                                       |
| ۱۷۲ معلال المعطل المعلد عدمان بن عبد الرحمن المعلل عبد الرحمن المعلد عدم المعترلي المعلد المعترلي المعترلي المعترلي المعترلي المعترلي المعترلي المعترلي المعترلي المعتربي المعترب المعتربي الم  | صفوان بن المعطل عنمان بن عبد الرحمن المعطل عالم المعال عبد المعال عبد المعال عبد المعال عبد المعال عبد الله المعال عبد الله عبد الله عبد الله المعالمي عبد الله المعالمي عاشة أم المؤمنين المجراح أبو عبدة الله المعالمي عامر بن الجراح أبو عبدة الله المعالمي عامر بن الجراح أبو عبدة الله بن عباد الله بن عباد الله بن عباد الله بن عباد عبد الله بن عباد الله بن عباد الله بن أبي ابن سلول عبد الله بن أبي ابن سلول المعالمي عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن الأسد أبو سلم عبد الله بن عباس المعالمي عبد الله بن عباس المعالمي عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عباس المعالمي  |                     |                                                                       |
| عفوان بن المعطل عند الرحمن الصلاح = عثمان بن عبد الرحمن الصلاح = عثمان بن عبد الرحمن الصلاح = عثمان بن عبد الله المحقل المحتول المح | عدوان بن المعطل عدم المعطل عدم المعطل عدم المعال عدم المعال عدم المعال عدم المعال عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله على المحروب عبد الله عبد عبد الله عبد الله عبد عبد عبد الله عبد عبد عبد الله عبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                     |                                                                       |
| ر الصلاح = عثمان بن عبد الرحمن الصلاح = عثمان بن عبد الرب عمرو المعتزلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | این الصلاح = عثمان بن عبد الرحمن مرار بن عمرو المعتزلي (۲٬۶۸۰ مطبقور بن عبید الله (۲٬۶۳۱ مطبقور بن عبید الله (۲٬۶۳۱ مطبقور بن عبید الله (۲٬۶۳۱ مطبقور بن عبید آله (۲٬۶۳۱ مطبقور بن عبید آله (۲٬۶۳۳ مطبقور بن عبید آله المؤمنين (۲٬۶۳۳ مطبقور بن عبید آله المؤمنين المجارات أبو عبید آله المؤمنين المجارات أبو عبید آله المؤمنين المجارات أبو عبید آله المؤمنين عباد الله بن المجار بن عباد الله بن أبو ابر المجار بن المجار المجار بن المجار بن المجار المحدي بعد الله بن عباس المجار المحدي بعد الله بن عبان أبو بكر الصديق المجار المحدي بعد الله بن عبان المجار المحدي بعد الله بن عبان أبو بكر الصديق المجار المحدي المجار المحدي بعد الله بن عبان أبو بكر الصديق المجار المحدي بعد الله بكر المحدي بعد المحدي بعد المحدي بعد المحدي بعد المحدي بعد الله بكر المحدي بعد  |                     | . ,                                                                   |
| الرار بن عمرو المعتزلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ضرار بن عمرو المعتزلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     |                                                                       |
| لمحة بن عبيد الله  ٣٧٦،٣٦٤ عفور بن عبي أبو يزيد البسطامي ١٤٨٠،٥،١٩١٤ ١٨٨٠،٥،٤٨٤ الثمة أم المؤمنين ١٩٠٥،١٠٢٨ الثمني ١٩٠٤ ١٨٠،٥،١٩١٤ ١٨٠،٥،١٩١٤ ١١٢ عباد بن العباس عباد بن العباس ١٩٠١،١١٤ (١٥٥٠٥٥٤٦٠٥١٤٤٤٩٤٤٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | طلحة بن عبيد الله عادة بن عبيد الله عادة أم المؤمنين أبو يزيد البسطامي عادشة أم المؤمنين المؤرد بن عبي أبو يزيد البسطامي عادشة أم المؤمنين المؤرد أبو عبيدة الله المؤرد أبو عبيدة المؤرد بن شراحيل الشعبي عاد السعبي بن عباد بن العباس المؤرد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن أبي ابن سلول المؤرد الكمي المؤرد الكمي المؤرد الكمي المؤرد الكمي المؤرد الكمي المؤرد الله بن أبي ابن سلول المؤرد الكمي المؤرد الكمي المؤرد الله بن أبي سرح الله بن الأسد أبو سلام عبد الله بن عباس المؤرد الله بن عباس المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد الله بن عباس المؤرد ال  |                     |                                                                       |
| يفور بن عيسى أبو يزيد البسطامي المثقة أم المؤمنين المؤمنين المثارية المؤمنين عبد المعيى المؤمنين عبد الله بن عباس عبد الله بن أبي ابن سلول المؤمنين المؤمن  | طيفور بن عيسى أبو يزيد البسطامي عاششة أم المؤمنين البراح الإمدار ١٩٦٢/١٩٨٠/ ١٩١٠/٢ عامر بن الجراح أبو عيدة ١٦ عامر بن الجراح أبو عيدة ١٦ عامر بن شراحيل الشعبي ١٩٨١/١٩٨٠ عامر بن شراحيل الشعبي ١٩٨٤/١٨ عامر بن شراحيل الشعبي ١٩٨٤/١٨ ابن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن أبي ابن سلول ١٩٤٤/١٠٠١٠ عبد الله بن أبي ابن سلول ١٩٤٤/١٠٠١ عبد الله بن أحمد الكمبي عبد الله بن أحمد الكمبي ١٩٤٤/١٠٠١ عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن عباس ١٩٤٤/١٠٥١/١٠ عبد الله بن عباس ١٩٤٤/١٠٥١/١٠ عبد الله بن عباس ١٩٤٤/١٠٥١/١٠٥١ عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٩٤٤/١٠٥١ عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٩٤٤/١٨٤١ الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٩٤٤/١٨٤١ الهديق ١٩٤٤/١٨٤١ الهديق ١٩٤٤/١٨٤٤ ا  |                     |                                                                       |
| الشقة أم المؤمنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عائشة أم المؤمنين عبد المراح أبو عبدة عامر بن الجراح أبو عبدة عامر بن الجراح أبو عبدة عامر بن الجراح أبو عبدة عامر بن شراحيل الشعبي عامر بن شراحيل الشعبي عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس المراكب العباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول المراكب العباس عبد الله بن أجمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن غباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلم عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عباس المراكب المراكبة المراكب المراكب المراكب المراكبة المراكب الم   |                     | , U                                                                   |
| ۸۷۸،۸۰۰، الحراح أبو عيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | المر بن الجراح أبو عيدة الله بن شراحيل الشعبي عامر بن الجراح أبو عيدة الله بن عباد عبار الشعبي عامر بن شراحيل الشعبي عباد بن العباس النه عباد بن العباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن المي ابن سلول المرات ال  |                     | •                                                                     |
| امر بن الجراح أبو عيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | عامر بن الجراح أبو عيدة عامر بن شراحيل الشعبي عامر بن شراحيل الشعبي عامر بن شراحيل الشعبي بن عباد بن العباس ٢/ ١٠٢٥،٥٥٥ ابن عباس = عبد الله بن عباس العباس بن عبد الله بن عباس العباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول العباس عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن شقيق عبد الله بن شقيق عبد الله بن عباس العبد الله بن عباس العب  |                     | - ,                                                                   |
| امر بن شراحيل الشعبي عباد بن العباس عباد الله بن عباد بن العباس عباد الله بن عباس عباد الله بن عباس عباد الله بن عباس عباد الله بن عباس عباد الله بن أي ابن سلول عباد الله بن أحمد الكعبي الكرية الكرية الكرية الكرية الكرية الكرية الكرية الكرية الكرية الله بن أحمد الكعبي الله بن أحمد الكعبي الله بن أحمد الكعبي الله بن خطل الله بن أي سرح الله بن غباس الله بن عباس الكرية ال | عامر بن شراحيل الشعبي عاد ين العباس ٢٠ عبد الله بن عباس = عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن أبي ابن سلول العباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول العبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس العبد أبو سلمة العبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق العبد الله بن عبد ال |                     |                                                                       |
| ن عباد = إسماعيل بن عباد بن العباس عباد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن ابي ابن سلول عبد الله بن أحمد الكعبي بد الله بن أحمد الكعبي بد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن عباس عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس عبد الله بن ع | ابن عباد = إسماعيل بن عباد بن العباس عباد = إسماعيل بن عباد بن العباس عباد = عبد الله بن عباس ابن عباس عبد الله بن عباس العباس بن عبد الله بن أبي ابن سلول العباس عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس الام المدابق الامدابية سلام عبد الله بن عباس الام الله بن عباس الام المدابق الامدابية سلام عبد الله بن عباس الامدابية سلمة المدابقة ا |                     |                                                                       |
| ن عباس = عبد الله بن عباس برای عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس برای عبد الله بن عباس برای عبد الله بن أبي ابن سلول برای الله بن أبی ابن سلول برای الله بن أحمد الکعبی بد الله بن أحمد الکعبی بد الله بن خطل برای کاره کاره کاره کاره کاره کاره کاره کاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ابن عباس = عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عبد المطلب عبد الله بن أبي ابن سلول المرابعة المعلي المربعة المعلي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خصل الله بن خصل عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن غطل عبد الله بن عباس المربعة الله بن عباس المربعة |                     | <b>.</b>                                                              |
| بد الله بن أبي ابن سلول بدر المطلب بدر الله بن أبي ابن سلول بدر الله بن أبي ابن سلول بدر الله بن أحمد الكعبي بدر الله بن أحمد الكعبي بدر الله بن جبير بدر الله بن خطل بدر الله بن خطل بدر الله بن أبي سرح بدر الله بن أبي سرح بدر الله بن سلام بدر الله بن سلام بدر الله بن سلام بدر الله بن عباس بدر الله بدر  | العباس بن عبد المطلب في العباس بن عبد المطلب في العباس بن عبد المطلب عبد الله بن أبي ابن سلول عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس الاممالة بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس الاممالة بن الاممالة بن عباس الاممالة بن ال |                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 |
| عباس بن عبد المطلب عبد المطلب بد الله بن أبي ابن سلول به ٢٠٤٨٥٠٠٥٠ . ٥ ٢٠٤٨٥٠ . ١ ١٥٠١٥٠١٥٠ . ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | العباس بن عبد المطلب عبد الله بن أبي ابن سلول عبد الله بن أبي ابن سلول عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن المسلم عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٤٠٤٦٠٠٠٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     | ابن عباس = عبد الله بن عباس                                           |
| بد الله بن أبي ابن سلول بد الله بن أحمد الكعبي بد الله بن أحمد الكعبي بد الله بن أحمد الكعبي بد الله بن جبير بد الله بن خطل بد الله بن خطل بد الله بن أبي سرح بد الله بن سلام بد الله بن عباس بد الله بد الله بن عباس بد الله بد الل  | عبد الله بن أبي ابن سلول عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن عباس عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق المدين | 19·178/11·10/11/07/ |                                                                       |
| بد الله بن أحمد الكعبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن أحمد الكعبي عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن شقيق ٣٢٠٥١١٤١ عبد الله بن عباس ٣٥٠٥١٤١٥١٥١٥١ عبد الله بن عباس ٣٢٠٤١٥١٥١٥١٥١٥١ عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ٣٤٤١٦١٠٢٥١٠٥١٥١ عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ٣٤٤١٦١٠٢١٠٤٩٣٠٤٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | VAE6898             | العباس بن عبد المطلب                                                  |
| بد الله بن جبير ٢٠٥<br>بد الله بن خطل ٢٤<br>بد الله بن أبي سرح ٢٤<br>بد الله بن سلام ١١٤<br>بد الله بن شقيق ٣٣٥<br>بد الله بن عباس عباس ١٩٥٥،١٥١٤(٥٥٦٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبد الله بن جبير عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن شقيق ٣٦ عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ٨٤٠٤١٠٠٥٩٥٩٥٠١ عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ٨٤٠٤٦٠٠٤٥٩٥٩٥٠١ عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ٨٤٠٤٦٢٠٤٩٥٩٥٩٥٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۰۰۲،٤٨٣             | عبد الله بن أبي ابن سلول                                              |
| بد الله بن خطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عبد الله بن خطل عبد الله بن خطل عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن سقيق عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٤٠٤٦٠٠٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | PYA:1Y0:1Y1         | عبد الله بن أحمد الكعبي                                               |
| بد الله بن أبي سرح<br>بد الله بن سلام<br>بد الله بن شقيق<br>بد الله بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الله بن أبي سرح عبد الله بن سلام عبد الله بن سلام عبد الله بن شقيق عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق ١٤٠٤٦٠٠٥٢٥٠١ ١٤٠٤٦٠٠٤٥٩٢٥٠١ ١٤٠٤٦٠٠٤٥٩٢٥٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7.0                 | عبد الله بن جبير                                                      |
| بد الله بن سلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن سلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     |                                                                       |
| بد الله بن شقیق<br>بد الله بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبد الله بن شقيق عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن عباس عبد الله بن الأسد أبو سلمة عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق مبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق الادرارية ١٤٤١٦٠٠٢١٠٤٩٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | £7                  | عبد الله بن أبي سرح                                                   |
| بد الله بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 118                 | عبد الله بن سلام                                                      |
| 19 • (7 7 7 ) • (0 ) }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | عبد الله بن الأسد أبو سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۶۳۳                 | عبد الله بن شقيق                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن الأسد أبو سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |                                                                       |
| يبد الله بن الأسد أبو سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     |                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 177                 | عبد الله بن الأسد أبو سلمة                                            |
| بد الله بن عثمان أبو بكر الصديق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |                                                                       |
| 7/837777777387                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     |                                                                       |

| V & 1 . E 9 T . 1 T O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبد الله بن عمر                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن عمرو بن العاص                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن قيس أبو موسى الأشعري         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن كرام                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن المبارك                      |
| V9V:VTE:1VT:0V1:EA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبد الله بن مسعود                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن مسلم بن قتيبة                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن أم مكتوم                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن يوسف أحمد بن هشام            |
| V £ 9 . £ 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الله بن يوسف بن محمد                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله الأجهوري                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ابن عبد البر = يوسف بن عبد الله بن محمد  |
| t the second of | عبد الجبار القاضي                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الحق بن غالب بن عطية                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ¥ • • • • • • • • • • • • • • • • •      |
| A9T;Y1T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                          |
| VY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي   |
| ٨٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحمن بن على بن الجوزي              |
| 010                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الرحمن بن عوف                        |
| 997                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحمن بن القاسم                     |
| 99"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحيم بن خالد                       |
| V£7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحيم بن عبد الكريم                 |
| £ £ Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبد الرزاق                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد السلام بن إبراهيم اللقاني            |
| VY0:779:YYT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                          |
| 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| AT9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الغني النابلسي                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الكريم بن محمد الرافعي               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد اللطيف الكرماني                      |
| ٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبد المطلب بن هاشم                       |
| . TO ) . TEY . ) TY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الملك بن عبد الله الجويني            |

| . 297. 292. 298. 298. 298. 298. 298.    | بن أبي طالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| γλειο.λιο.Υ                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 701                                     | بن عثمان الأوش صاحب بدء الأمالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸٠٠،٥٧٤،٨٧                              | ين أبي على الآمدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 17Y                                     | بن علَّي الشيراملسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11Y                                     | بن محمد بن حبيب الماوردي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| TAT: 10 - : 1 T E                       | وفا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 117                                     | بن يحيى الزيادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V£1:£97:170                             | ىمر = عبد الله بن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                         | ين الخطاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (77Y17)Y10TY10.A1297                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A £ 9 ¢ Y A £ ¢ Y A ·                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| £77                                     | بن رسلان البلقيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>٦٩٧،٣٨</b> ο                         | ين علي بن مرشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YTY                                     | ن محمد النسفيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| YAT                                     | بن بحر محبوب الجاحظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| £99:777:17                              | بن هشام أبو جهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | ، القاضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                         | بن دینار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٢٨                                     | بن عبد الرحمن السكتاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                         | ابن مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (Y+ £(77707+(£77(£7)                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A9Y                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                         | = محمد بن محمد بن محمد الغزالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| V£7.7.0                                 | and the second s |
|                                         | ، = أحمد بن علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 189                                     | بن عوف الأخطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                         | ارض = عمر بن علي بن مرشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| £97                                     | الزهراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦١٤                                     | ينت أسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 19.677                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٢٧٤١٦٩                                 | ي = محمد شافعي الشافعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٨٤                                     | بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| AYY                                     | بن عياض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 \$ \$                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| <b>7</b> 89                             | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٥٩٣                                     | ابن القاسم = عبد الرحمن بن القاسم                                     |
| ٤                                       | القاسم بن فيرة الشاطبي                                                |
|                                         | قتادة الصحابي                                                         |
|                                         | ابن قتيبة = عَبْد اللَّه بن مسلم بن قتيبة                             |
| YAŁ                                     | قثم بن عباسقتم                                                        |
|                                         | القرافي = أحمد بن إدريس                                               |
|                                         | القشيري = عبد الرحيم بن عبد الكريم                                    |
| Y · ·                                   | القضاعي                                                               |
| TAO                                     | القونوي                                                               |
| 7176178                                 | ابن القيم = محمد بن أبي بكر بن أيوب                                   |
|                                         | ابن كرام = عبد الله بن كرام                                           |
|                                         | الكرخي = معروف الكرخي                                                 |
| 0YX()Y0()Y)                             | الكعبي = عبد الله بن أحمد                                             |
| 0.9                                     | أم كَلْثُوم بنت رسول اللَّه عِلِيَّةِ                                 |
| 177                                     | ابن الكمال = أحمد بن سليمان                                           |
|                                         | اللقاني = إبراهيم بن إبراهيم بن حسن                                   |
|                                         | لقمان الحكيم                                                          |
| 010                                     | الليث بن سعد                                                          |
| £70                                     | ماروتماروت                                                            |
| £A3                                     | المازني = بكر بن محمد                                                 |
| A1:17                                   | ابن مَالَك = محمد عبد الله بن مالك                                    |
|                                         | مالك بن أنس                                                           |
| 7.0000000000000000000000000000000000000 |                                                                       |
| 110                                     | مالك خازن النار                                                       |
| 11V                                     | الماوردي = على بن محمد بن حبيب                                        |
| ٨٥٩١٨١٠                                 | ابن المبارك = عبد الله بن المبارك                                     |
| 1.1                                     | مبشر                                                                  |
|                                         | مجاهد بن جبر                                                          |
|                                         | محمد بن إبراهيم بن سعد                                                |
|                                         | محمد بن أحمد الخطيب                                                   |
|                                         | محمد بن أحمد بن رشد                                                   |
|                                         |                                                                       |
|                                         | G 00.0.                                                               |
|                                         |                                                                       |
|                                         | محمد بن إسماعيل البخادي                                               |
|                                         |                                                                       |

| 791                                            | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٠،٢٢                                         | مريم غليني المستناد                                                   |
|                                                | مسطح بن أثاثة                                                         |
|                                                | ابن مسعود = عبد الله بن مسعود                                         |
|                                                | مسعود بن عمر التفتازاني                                               |
|                                                | _                                                                     |
| 1976A                                          |                                                                       |
| 173                                            | مسيلمة الكذاب                                                         |
| .Y•X                                           | مظفر بن عبد الله بن علي المقترح                                       |
| 011(2)7                                        | معاوية بن أبي سفيان                                                   |
|                                                | معروف الكرخي                                                          |
|                                                | معمر بن راشد ً                                                        |
|                                                | المقترح = مظفر بن عبد اللَّه بن علي                                   |
|                                                | المقداد بن الأسود                                                     |
| 1.7                                            | المقدسي = عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي                          |
| ٤٦                                             | ابن أم مكتوم = عبد اللَّه بن أم مكتوم                                 |
| 18761 1967 1677 1767 1786                      | الملوي = أحمد بن عبد الفتاح بن يوسف                                   |
| 787:197                                        |                                                                       |
| 01018118                                       | أبو منصور الماتريدي = محمد بن محمد بن محمود                           |
| 7.917.7110                                     | منكر                                                                  |
| · TY9. T · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · | موسى الطِّيخ                                                          |
| 717:04:1271:227                                |                                                                       |
|                                                | أم موسى النبي = يوحاند                                                |
| 0.7                                            | الله بن قيس                                                           |
|                                                | ﺃﺑﻮ ﻣﻮﺳﻰ الأصفهاني                                                    |
|                                                | ميكائيل الطخار                                                        |
|                                                |                                                                       |
| 7.7                                            | ناكورناكور                                                            |
| YTY                                            | النسفي = عمر بن محمد                                                  |
| (010(11)(177(17,017)                           | النعمان بن ثابت أبو حنيفة                                             |
| ۸۲٦،۰۱٦                                        |                                                                       |
| 1.9(1.7(1)0                                    | نكيرنكير                                                              |
|                                                | نوح الطيلا                                                            |
| ATY:Y1T                                        |                                                                       |
|                                                | النووي ( يحيى بن شرف )                                                |
|                                                |                                                                       |

| ٤٦٥ <u> </u>                           | اروتا                                             |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ٠٣٦٠،٣٣٦،١٧١،٩٩،٨٧                     | و هاشم الجبائي = عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب |
|                                        |                                                   |
| ri7                                    | بة الله بن علي بن الشجري                          |
| oya                                    | و الهذيل = مُحمد بن الهذيل بن عبد اللَّه          |
| Y1                                     | بن هشام = عبد اللَّه بن يوسف بن أحمد              |
|                                        | شام بن عبد الملك                                  |
| 110                                    | ىود الخيخ                                         |
| 0.7                                    | حشي قاتل حمزة                                     |
|                                        | ين وفًا = على وفا                                 |
|                                        | افث بن نوح                                        |
| YY                                     | حيى النائلة                                       |
|                                        | حيى الشاوي                                        |
| TY7:T78                                | و اليزيد البسطامي = طيفور بن عيسى                 |
| £17477                                 | مقوب الطبخ                                        |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | رحاند أم موسى النبي                               |
| ٤٠٦                                    | رسف المعلقة                                       |
| ٦٠٦،٢٧                                 | رسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر               |
| YE. (1886)331).37                      | بوسي = الحسن بن مسعود                             |
| 270(110                                | رشع ً بن نون                                      |

# ٤ - فهرس الكتب

| الكتاب رقم الفقرة                           |
|---------------------------------------------|
| شرح الصغرى للسنوسي                          |
| الشرح الصغير ٣٩، ٢٥٢،٢١٩                    |
| شرح ابن عبد السلام حاشية الشنواني ٢٣٣       |
| شرح الكبرى للسنوسي                          |
| شرح مسلم ٧١                                 |
| شرح المنهاج ٢٦                              |
| صحيح البخاري ٣                              |
| العدة ٢٠٨                                   |
| عروس الأفراح للسبكيعروس الأفراح للسبكي      |
| الفتوحات لابن عربي                          |
| الفقه الأكبر لأبي حنيفة٧٢                   |
| الكبرى للعكاري                              |
| الكبير                                      |
| الكشاف للزمخشري                             |
| المدخل لابن الحاج                           |
| مغنی ابن هشام                               |
| مفاتيُّع الخزائن العلمية                    |
| مفاتيح الكنوز وحل الرموز للشريف المقدسي ١٠٢ |
| منظومة الصبان                               |
| الموضوعات لابن الجوزي٢٧                     |
| هداية المريد ۸۹۵                            |
| همع الهوامع للسيوطي ٩٩                      |
| اليواقيت للشعراني ٢٢٣،٤٠٦،٢٥٠،١٨٣،١٦٩       |

| الفقرة | الكتاب رقم                                |
|--------|-------------------------------------------|
| 99 .   | الإتقان للسيوطي                           |
| 757    | إحياء علوم الدين للغزالي                  |
| 177    | الإنجيل                                   |
| ۸۱۱    | أوراد سيدي أحمد زروق                      |
| 101    | بدء الأمالي للأوش                         |
| 7.7    | التمهيد لأبن عبد البر                     |
| ٦١     | تفسير الخطيب                              |
| AFY    | التوراة                                   |
| ٧٣     | جمع الجوامع لعبد السلام                   |
| ۲      | جوهرة التوحيد                             |
|        | حاشية الشنواني                            |
|        | حواشي البيضاوي                            |
|        | الخزرجية                                  |
| ۸۸۱    | الدرر النظيم للسبكي                       |
| 179    | رسالة الشيخ الفضالي المسماة بكتابة العلوم |
| ٧٤٦    | الرسالة للقشيري                           |
| 077    | رسالة للشيخ الفضالي شيخ المصنف في التقليد |
| 777    | الزبور                                    |
| ۲۳،۲۰  | السيرة للحلبي                             |
| ۷٥٨    | شرح الأربعينُ النووية لابن حجر            |
| ۳۷۸    | شرح البخاري                               |
| ١٩     | شرح الجزائرية لعبد السلام اللقاني         |
|        | شرح الرسالة القشيرية                      |
|        | شرح الشمائل لابن حجر الهيتمي              |

| م الفقرة                                 | الغزوة رق                                                                      |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 0.462                                    | غزوة أحد                                                                       |
| ٤٩٧                                      | غزوة بدر                                                                       |
| ٤٨٤                                      | غزوة المريسيع                                                                  |
| ٤٨٤                                      | غزوة بني المصطلق                                                               |
|                                          | ٦ فهرس الحيوانات                                                               |
| رقم الفقرة                               | الحيوان ،                                                                      |
| ۳۷۵                                      | كبش إسماعيل                                                                    |
| ۳۷٥                                      | ناقة صالح                                                                      |
| ۱۷۳                                      | هدهد سلَّيمان                                                                  |
|                                          | ٧ فهرس الأماكن                                                                 |
| م الفقرة                                 | المكان                                                                         |
| •                                        |                                                                                |
| 0.7                                      | أحد                                                                            |
|                                          |                                                                                |
| ٤٨٤ .                                    | أحد                                                                            |
| £A£ .                                    | أحد                                                                            |
| £A£ . 09£ .                              | أحد                                                                            |
| £A£ . 09£ . 09£ .                        | أحد                                                                            |
| £                                        | أحد                                                                            |
| £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \  | أحد<br>أظفار<br>بتر برهوت<br>بتر زمزم<br>بلر بلاق<br>بولاق                     |
| £ A £                                    | أحد<br>أظفار<br>بثر برهوت<br>بثر زمزم<br>بدر                                   |
| £A£ . 09£ . 09£ . 0£%; 1V) . 09£ . 0.7 . | أحد<br>أظفار<br>بثر برهوت<br>بثر زمزم<br>بدر<br>بدر<br>بولاق<br>الجابية بالشام |

#### ٨ فهرس الأشعار

البيت الفقرة

عليه في كل حال أيها الرائي 271 إياك أن تبتل بالماء 271 ولم يبال بتكنيف وإلقاء 271 فهو الغريق ولو ألقى بصحراء 271 أتدري على من أسأت الأدب AYE وجودنا والعدم الصفات 111 كذا القادير روى الشقات 171 يدي ولسانى والضمير المحجبا 17 إذ أنكروها وهي حقًا مثبتة 179 حشر لأجساد وكانت ميتة 179 لحقيقة ما إن يقول بها أحد 017 ولحاجة تقليد ثم العدد ٥٢٧ قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ۸۲٦ لمخلف إيعادي ومنجز موعدي 4.4 ليجتلى النور فيه حيث يشهده **۳**۸۳ وترك لمنهى كذا صحة العقد 21 حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا 707 ما عن إمام المرسلين يؤثر 409 الحد والموضوع ثم المشمر ۲۸ فمعجزة إن من نبى لنا صدر 275 كما انتفض العصفور بلله القطر 49 وما عليه إذا عابوه من ضرر ۸٥ منظمة كأمشال الجواهر ۸۰۸ وعرف واذكرن فسق المجاهر ٨٠٨ إلا خلاف له حظ من النظر 99 ومن لى بأن تدري بأنك لا تدري ٤٩ أحياهما الرب الكريم الباري 77 وثوبك الدهر مغسول من الدنس 404 إن السفينة لا تجري على اليبس 404 ومن له الحسنى فقط 444 عليه جبريل هبط 494

ما حيلة العبد والأقدار جارية ألقاه في اليم مكتوفًا وقال له إن حفه اللطف لم يمسسه من بلل وإن يكن قدر المولى بغرقته ألا قل لمن بات لى حاسدًا المكنات المتقابلات أزمنة أمكنة جهات أفادتكم النعماء منى ثلاثة بثلاثة كفر الفلاسفة العدا علم بجزئى صوت عوالم عدم التتبع رخصة وتركب وكذاك رجحان المقلد يعتقد إن يحسدوني فإنى غير لائمهم وإنى وإن أوعدته أو وعدته والسر في قول موسى إذ يراجعه أمور الدين صدق قصد وفا العهد مت مسلما ومن الذنوب فلا تخف والخبر المتن الحديث الأثر إن مبادئ كل فن عشرة إذا ما رأيت الأمر يخرق عادة وإنبى لتعروني لذكراك هزة عاب الكلام أناس لا خلاق لهم لست غيبة كرر وخذها تظلم واستعن واستفت حذر وليس كل خلاف جاء معتبرًا جهلت وما تدري بأنك جاهل أيقنت أن أبا النبي وأمه ما بال دينك ترضى أن تدنسه ترجو النجاة ولم تسلك طريقتها من ذا الذي ما ساء قط محمد الهادي الذي

في غير إفتاء وفي هذا سعه . 010 77 على فضل وكان به رءوفًا وذوي البصائر بالحمير الموكفة 277 ومن الذي منا حمير موكفه 277 وجماعة حمر لعمري موكفة 417 وعارفي لا تغالط أنت معروفي 224 من غير سيف ودم مهراق 177 في أزل قيضاؤه فيحتقى TOA بالنبل قد نصبو عليّ شركًا ۸۷۳ من أين أرجو بينهن فكاكًا AVY ۸۷۳ أصبحت لا أرجو لهن سواك ومن يضر نفسه لينفعك 174 وعابديه السيوم آلك 20 ولا الحكم في حركات الفلك 441 أول الفكر آخر العمل ٤٢ بدر الدجى منها خجل 22 وكل نعيم لا محالة زائل 127 ولا عبد وشخص ذو فعال 22 قصر القول فذا منها شرح يطول 777 جعل الفؤاد على اللسان دليلا 119 من الخلق والباقون في ضير العدم 011 كل علم عبد لعلم الكلام 77 مرب كثير الخير والمول للنعم ٤٤ فعيسى فنوح هم أولوا العزم فاعلم ٤0. بأنبياء على التفصيل قد علموا 110 فالنفس أخبث من سبعين شيطانا ۲۷۸ ولا بكاؤك إن غنى المغنونا 12. أنَّ سؤال القبر بالسريان ٦.٨ فتكاملت في مهجتي ناران ۸۷۸ ودرجت بالقصور في أكفاني AYAمقالة إن شاء ربى يا فطن 311 والسهو في كل قلب غافل لاه 272 101 قديمات ....الخ كبيرة ..... إلخ 4.0

وجائز تقليد غير الأربعة حبا الله النبي مزيد فضل شبهت جهلًا صدر أمة أحمد هل نحن من أهل الهوى أو أنتم لجماعة سموا هواهم سنة يا واصفي أنت في التحقيق موصوفي قد استوى بشر على العراق إرادة اللُّه مع التعلق إنى بليت بأربع ترمينني إبليس والدنيا ونفسى والهوى يا رب ساعدنى بعفوك إنني إن صديق الحق من كان معك وانصر على الصليب دع الاعتراض من الأمر لك نعم ما قال سادتنا الأول إنســانـة فتانــة ألا كل شيء ما خلا الله باطل وما كانت نبيا قط أنثى قل لن يفهم عنى ما أقول إن الكلام لفي الفؤاد وإنما ثمانية حكم البقاء يعمها أيها المغتدي لتطلب علما قريب محيط مالك مدبر محمد إبراهيم موسى كليمه حتم على كل ذي التكليف معرفة توق نفسك لا تأمن غوائلها ليس التصوف لبس الصوف ترقعه ومن عجيب ما ترى العينان جمع الهواء مع الهوى في أضلعي فقصرت بالمدود عن نيل المني من قال إني مؤمن يمنع من يا سائلي عن رسول الله كيف سها صفات الذات والأفعال طرا وواجب تعديب بعض مرتكب

#### ٩ فهرس الفرق

| ٩ فهرس القرق                                                                                                  |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| رقم الفقرة                                                                                                    | الفرقة      |
| (٣١١ c٣١٠c٣٠٥c٣٠٣c٣٠٢c٢٥١c١٣٢c١٢٥c١٢٢c١٢٠c١١١c٧٤c٧٣                                                           | الأشاعرة    |
| <b>ΥξηιΥοιξολιξοπίπολιποΥίπ</b> Υ                                                                             |             |
| \$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$                                | أهل السنة   |
| ،،۱۲۶۰،۲۶۹،۳۶۹،۳۳۱،۳۳۱،۳۳۱،۲۳۹،۲۳۵،۳۳۵،۳۳۹،۳۶۹،۳۴۹،۳۳۳                                                        |             |
| ۲۷-۱۰۵۲ و ۱۹۰۲ و ۱۹۰۲ و ۱۹۰۲ و ۱۳۲۷ و ۱۹۳۷ و ۱۹۳۷ و ۱۹۹۷ و ۱۹۷۷ و ۱ |             |
| ۸۰٦،۸۳۳،۷۸۳،۲۵۸                                                                                               |             |
| ٤٠٢،٣٩٧،٣٩٦،٢٨٥                                                                                               | البراهمة    |
| ٤٥                                                                                                            | بنو المطلب  |
| ٤٥                                                                                                            | بنو هاشم    |
| ~~£.~\\.~\~                                                                                                   | الجبرية     |
| ٦٩٣                                                                                                           | الجهمية     |
| PAI                                                                                                           | الحشوية     |
| ١٨٩،٤٥                                                                                                        | الحنابلة    |
| . Y•                                                                                                          | الحنفية     |
| 191                                                                                                           | الخطابية    |
| / Y / , o · F , A · Y ) / Y Y , F o Y                                                                         | الخوارج     |
| ٥٦٥                                                                                                           | الدهرية     |
| 191                                                                                                           | الرواندية   |
| Y•A                                                                                                           | الروافض     |
| ٥٣٠                                                                                                           | الروم       |
| γο.                                                                                                           | السوفسطائية |
| £ • Y, mq V, mq 7                                                                                             | السمنية     |
| ۸۰٦،۸۰۰،۷٦۰،۱۲۷،۱۱۷،۷۱،٤٦،٤٥                                                                                  | الشافعية    |
| १९१८८९                                                                                                        | الشيعة      |
| ٧٦١،٥٧٢،٣٩٠،٣١٩                                                                                               | الصوفية     |
| <b> </b>                                                                                                      | العباسية    |
| १७९                                                                                                           | العيسوية    |
| <b>ΨοοιΨο</b> ξ                                                                                               | القدرية     |
| Y10(1Y)                                                                                                       | الكرامية    |
|                                                                                                               | الماتريدية  |
| ۷۷۸،۷٦٠،۷۲٥                                                                                                   | _           |
| ٤٦٨،٦٧                                                                                                        | مأجوج       |
| ۵۶،۲۶۱۷،۱۱۷،۲۷،۳۰۸،۸۳۸                                                                                        | المالكية    |

# امعیر الموحید حاشیة البیجوري علی جوهرة التوحید الموجئة ۲۵۷ المرجئة ۲۵۲ المحیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ المعیزلة ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰ ۱۲۰ ۲۵۰

معتزلة البصرة ٣٣٥

معتزلة بغداد ۳۳۰،۱۷۰،۱۷۱

النصارى ٤٧٣

يأجوج ٤٦٨،٦٧

اليهود ٩٧،٤٧٤،٤٧٣

### ١٠ - فهرس الموضوعات

| غحة | الموضوع الص                           | فحة        | الموضوع الصف                       |
|-----|---------------------------------------|------------|------------------------------------|
| ٤٤  | متى شرع الجهاد                        | ٥          | تقدمة التحقيق                      |
| ٤٤  | أحكام « فاء » التعقيب                 | ٨          | سند المحقق في قراءة كتاب الجوهرة   |
| ٤٥  | سيوف النبي وأسماؤها                   | ٩          | نرجمة الإمام الباجوري              |
| ٤٦  | تعريف الحق والباطل                    | 10         | •                                  |
| ٤٦  | معرفة اللَّه تعالى أول الواجبات       | ۲۱         | مقدمة الشارح                       |
| ٤٧  | الفرق بين أحمد ومحمد                  | 177        | حكم التسمية                        |
| ٤٨  | معنى اسمه أحمد ومحمد                  | 77         | أنواع الابتداء يييييين             |
| ٤A  | بيان معنى العاقب                      | 7 2        | أنواع البسملة                      |
| ٤٩  | معنى لفظ الرب                         | ٦          | اشتقاق الاسم                       |
| ٥.  | حكم الصلاة على غير الأنبياء           | ٧.         | نعريف لفظ الجلالة                  |
| ٥١  | تعريف الآل                            | 40         | نعيين الاسم الأعظم                 |
| 01  | تعريف الصحابي                         | ۲٥         | نعريف: الرحمن الرحيم               |
| ٥١  | دخول الأنبياء والملائكة في الصحابة    | ۲٦.        | تعريف الحمد والثناء                |
| ۲٥  | تعريف الحزب                           | 77         | أقسام الحمد                        |
| ٥٣  | تعریف معنی « وبعد » وأحکامها          | ۲٧         | أركان الحمد ييسيسيسيسي             |
| ٥٣  | أول من قال ﴿ أما بعد ﴾                | 7.         | تعريف ( لام ) الحمد وأنواعها       |
| ٥٤  | تعريف العلم                           | 49         | تعريف الصلة                        |
| ٤٥  | تعريف الجهل وأقسامه                   | 79         | معنى سلام اللَّه                   |
| 00  | العقيدة وحكمها                        | ۳.         | تفسير صلاة اللُّه والملائكة        |
| 70  | أسباب وضع علم أصول الدين              | ۴۱         | انتفاع الأنبياء بالصلاة عليهم      |
| ٥٧  | الفرق بين التطويل والمساواة والاختصار | 77         | كتابة الصلاة والسلام في صدور الكتب |
| ०९  | هل أسماء الكتب من قبيل علم الجنس      | 77         | تعريف النبي والرسول                |
| 11  | عدد أبيات الجوهرة: كاملة ومشطورة      | ۰۳٥        | عدد الأنبياء والرسل                |
|     | حكم تسمية الكتب المصنفة بما يضاهي     | ٣٦         | تعريف الثقلين وإرساله ﷺ إليهما     |
| 77  | القرآن والوحي                         | <b>ም</b> ለ | تعريف التوحيد                      |
|     | تعريف الرجاء                          | ٣٩         | مبادئ علم التوحيد                  |
| ٦٣  | معنى القبول                           | ٤١         | تعريف الدين                        |
|     | l l                                   | l          |                                    |

| £ + Y       |                                | <del>: -:</del> | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــ |
|-------------|--------------------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| <b>707</b>  | الفهارس                        | ۴۳٦             | ذم العجب والكبر                         |
| 700         | فهرس الآياتِ القرآنية          | 440             | بيان معنى الحسد وعلاجه                  |
| 470         | فهرس الأحاديث والآثار والأقوال |                 | المراء مذموم وممدوح والفرق بينه وبين    |
| 777         | فهرس الأعلام                   | ۳۳۸             | الجدل                                   |
| <b>r9</b> r | فهرس الكتب                     | ٣٤.             | التصوف ثمرة علوم الشريعة                |
| 397         | فهرس الغزوات                   | 722             | السنة والبدعة                           |
| 3 P T       | فهرس الحيوانات                 | 710             | بيان معنى الإخلاص والتحذير من الرياء    |
| 49 £        | فهرس الأماكن                   | ٣٤٨             | أحوال النفس                             |
| 490         | فهرس الأشعار                   | 201             | ما بين الصلاتين على النبي ﷺ لا يرد      |
| 447         | فهرس الفرق                     | 401             | خاتمة الكتاب                            |
| 799         | فهرس الموضوعات                 |                 |                                         |

#### مركز الدراسات الفقهية والاقتصادية

مؤسسة فكرية إسلامية متخصصة أنشئت وسجلت في القاهرة بجمهورية مصر العربية لتعمل على :

- إبراز القواعد والمبادئ التي تضمنتها الشريعة الإسلامية وتيسيرها على الباحثين .
  - إجراء الدراسات المقارنة بين أحكام الفقه الإسلامي والنظم الوضعية .
  - صياغة العقود الشرعية صياغة جديدة يتوفر فيها البعد عن الربا والغرر الفاحش،
     وتكوين العقود المتفقة والمتوائمة مع حاجات العصر ومتطلباته وسرعة وضخامة تعاملاته.
    - الإسهام في تطوير بحوث الاستثمار المصرفي .
  - الاهتمام بنشر وطباعة الكتب التراثية المهمة بتحقيقها ودراستها بالتعاون مع دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة .
  - إعداد الأدوات والأعمال البحثية لتدعم جهود علماء الشريعة والاقتصاد ، والقانون ، وكافة العلوم الإسلامية الأخرى وإعداد الأدلة والكشافات والببلوجرافيات والفهارس والملخصات ، وتوفير قاعدة بيانات حديثة ومتجددة في كافة المجالات التي تخدم أهداف الشريعة والاقتصاد والبنوك الإسلامية .

#### ويستعين المركز لتحقيق أهدافه بوسائل عديدة منها :

- ١ عقد المؤتمرات والندوات العلمية والفكرية المتخصصة .
- ٢ التعاون مع المراكز البحثية المتخصصة في جميع أنحاء العالم .
- ٣ الاهتمام بإحداث تواصل بين المهتمين بالعلوم الاجتماعية والإنسانية ودارسي العلوم الشرعية باعتبارهم المهتمين بإيقاع النص على الوجود وإحداث الصلة المطلوبة بينهما.
  - ٤ تقديم المشورة العلمية للراغبين من دارسي الماجستير والدكتوراة .
- ٥ يوفر المركز مكتبة علمية موزعة على كافة العلوم والمعارف الإنسانية ، وكذلك دوريات عربية ، ورسالة ماجستير ودكتوراة ، وهي متاحة للباحثين والدارسين من شتى بقاع المعمورة بدون رسوم أو اشتراكات طوال اليوم ، والمكتبة يتوفر بها عدد من المصنفات النادرة .
- ٦ يتمتع المركز بعلاقات جيدة مع عدد كبير من العلماء المهتمين بالتأصيل

والمركز يأمل - بعون الله تعالى - أن تكون له فروع في جميع أنحاء العالم ، وليمارس من خلالها أنشطته المختلفة ، كما يأمل أن يكون هناك أوجه تعاون مع المراكز البحثية المتخصصة في جميع دول العالم .

# مَرُوزُ الدِّرَاسَاتُ الفِقْهِيّة وَالاقْنِصَادِيّة

مدير المركز د. أحمد جابر بدران دراسات في الشريعة الإسلامية المشرف على المركز أ. د عَلِيُجُعَكَ شُحَادَ أمتاذأمول انشد. باست! الأرم

رقم الإيداع 2001/10807 الترقيم الدولي I.S.B.N 977-342-014-0

# ( من أجل تواصلٍ بنَّاء بين الناشر والقارئ )

# عزيزي القارئ الكريم:

نشكرك على اقتنائك كتابنا هذا ، الذي بذلنا فيه جهدًا نحسبه ممتازًا ، كي نخرجه على الصورة التي نرضاها لكتبنا ، فدائمًا نحاول جهدنا في إخراج كتبنا بنهج دقيق متقن ، وفي مراجعة الكتاب مراجعة دقيقة على ثلاث مراجعات قبل دفعه للطباعة ، ويشاء العلي القدير الكامل أن يثبت للإنسان عجزه وضعفه أمام قدرته مهما أوتي الإنسان من العلم والخبرة والدقة تصديقًا لقوله تعالى :

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَوِّفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء: ٢٨)

فأخي العزيز إن ظهر لك خطأ مطبعي أثناء قراءتك للكتاب فلا تتوان في أن تسجله في هذا النموذج وترسله لنا فنتداركه في الطبعات اللاحقة ، وبهذا تكون قد شاركت معنا بجهد مشكور يتضافر مع جهدنا جميعًا في سيرنا نحو الأفضل .

| السطر | رقم الصفحة                              | الخطأ |
|-------|-----------------------------------------|-------|
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |

شاكرين لكم حسن تعاونكم . . ،